
253Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

O imigrante como um subversivo prático-político, 
possibilidade de um “novo mundo” – o projeto 
universal-cosmopolita dos Direitos Humanos em 
contraposição à Soberania territorial

The immigrant as a subversive political agent, 
possibility of a “new world” – the universal-
cosmopolitan project of Human Rights as opposed 
to territorial sovereignty

Carlos Enrique Ruiz Ferreira*

Resumo: Proponho refl etir sobre a seguinte questão: o fenômeno migratório 
e mais particularmente a “fi gura” do(s) imigrante(s) trazem em si uma centelha 
subversiva que desafi a o paradigma da Soberania territorial. Para discutir essa 
hipótese refi ro-me, num primeiro momento, à fi losofi a da muralha (lógica soberana-
nacional). Esta lógica diferencia negativamente o eu do outro, o cidadão nacional 
do estrangeiro. Num segundo momento exponho certas bases conceituais de 
uma lógica/fi losofi a oposta àquela, qual seja: a fi losofi a universal-cosmopolita. 
Faço, portanto, considerações sobre essas duas lógicas (ambas dotadas de larga 
tradição no pensamento político ocidental) e busco mostrar como o “imigrante” 
pode representar e fazer afl orar um cosmopolitismo utópico que visualiza e 
defende um mundo sem fronteiras. 

Palavras-chave: Migrantes. Cosmopolitismo. Soberania. Direitos humanos.

Abstract: This article intends to discuss the following issues: the migration 
phenomenon and specifi cally the idea that the migrants bring with them a 
subversive sparkle that challenges the territorial sovereignty paradigm. To discuss 
this hypothesis, our research initially refers to the philosophy of the wall (national-
sovereignty). This logic distinguishes, in a negative way, the I from the Other, i.e., 
the national citizen from the foreigner. At a second moment, we seek to expose 
certain conceptual basis of a logic/philosophy opposed to the philosophy of the 
wall, that is, the universal-cosmopolitan philosophy. Finally, these two logics 
(both of them with a large tradition in Western political thought) are examined in 
an attempt to show how “migrant(s)” can represent and bring forward a utopian 
cosmopolitanism that hints at and promotes a world without boundaries.   

* Mestre e Doutor pelo Departamento de Ciência Política da Universidade de São Paulo (DCP-USP). Professor Doutor de Relações 
Internacionais da Universidade Estadual da Paraíba (UEPB), João Pessoa, Paraíba, Brasil. Email: cruiz@usp.br, carloserf@uol.com.br 

Doi: 10.5212/Emancipacao.v.11i2.0008



254 Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

Carlos Enrique Ruiz FERREIRA

Keywords: Migrants. Cosmopolitism. Sovereignty. Human rights.

Recebido em: 26/10/2010. Aceito em: 25/05/2011.

1 Introdução1

O presente artigo tem por objetivo iluminar 
uma antinomia da fi losofi a política ocidental en-
tre a Soberania e o Cosmopolitismo e trazer à 
consideração do leitor a ideia de que o imigrante 
carrega consigo e em seus atos constitutivos de 
viver (migrar e estar num país alheio ao seu – do 
qual é nacional) desafi os ao paradigma clássico 
da Soberania territorial. 

Para tanto, em primeiro lugar, faço algumas 
considerações gerais sobre a complexidade do 
migrante. É impossível falar sobre ele sem levar 
em conta quatro características fundamentais: 

● o migrante é um ser humano;

● sua identidade está marcada por uma con-
dição de limiar;

● seu leitmotiv é sempre o trabalho;

● foram os imigrantes que ergueram e consti-
tuíram boa parte das nações existentes.

  Logo a seguir, discorro sobre a muralha. 
Ela representa, simbólica e praticamente, o pa-
radigma da Soberania e, portanto, o paradigma 
político da separação negativa entre o “eu” e o 
“outro”, entre “nós” e “eles”. Separação negativa, 
pois a diferenciação do eu e do outro, do nacional 
e do estrangeiro, é sempre pautada pela inimi-
zade, pela ideia do perigo, ameaça. Creio ser 
a fi losofi a da muralha ou a cultura da muralha 
uma peça fundamental para a compreensão da 
política ocidental. 

Nesse sentido, a ação de construir uma 
muralha é uma prática política antiquíssima e ao 
mesmo tempo extremamente atual, que, ao fi m 
e ao cabo, refl ete a exclusão da possibilidade 
da livre circulação; refl ete, portanto, a exclusão 

1 Este artigo foi realizado nos marcos do Projeto de Pesquisa “As 
migrações internacionais: sobre os conceitos teóricos e o apro-
fundamento da análise da situação contemporânea dos imigran-
tes brasileiros.”, com auxílio fi nanceiro do PROPESQ da Univer-
sidade Estadual da Paraíba (2011-2013).

da migração livre e desimpedida, a exclusão da 
liberdade internacional do ir e vir.

Em seguida, passo a defi nir uma outra fi -
losofi a política ocidental, também antiga e atual: 
a fi losofi a universal-cosmopolita (que se trans-
forma em ideal e projeto). Esta fi losofi a parte do 
princípio da igualdade política de todos os seres 
humanos e reprova a dualidade excludente do 
“nacional” e do “estrangeiro”. É a fi losofi a do 
kosmopolités (cidadão do mundo), na qual a 
casa/morada dos seres humanos seria a Terra 
e não os Estados.

Essa segunda fi losofi a política é, a meu 
ver, a “fi losofi a” do migrar livremente. Portanto, 
a prática-migrante-imigrante, acredito, fortalece 
essa cultura universal-cosmopolita, pois a práxis 
dos seres e estares dos imigrantes coloca-nos 
defronte aos Direitos Humanos universais e, 
assim, surgem as perguntas óbvias: qual o pro-
pósito e a necessidade das fronteiras territoriais? 
Para que dividirmos os seres humanos por meio 
de muralhas?

Sem medo do pensamento utópico, pre-
tendo contribuir neste artigo para tais refl exões, 
na esperança de que tenham alguma utilidade 
acadêmica e social.  

2 Considerações iniciais – o complexo 
migrante

Antes de proceder a qualquer análise 
específi ca sobre o migrante – no nosso caso, 
a relação entre o migrante e o cosmopolitismo 
–, é preciso tecer algumas considerações com 
o objetivo de ilustrar os referenciais teóricos do 
que entendo por migrante e pelo fenômeno das 
migrações a ele associado.

A primeira consideração a fazer reside no 
simples fato de que o migrante é um ser humano. 
Por mais redundante que essa afi rmação possa 



255Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

O imigrante como um subvversivo prático-político, possibilidade de um “novo mundo” - ...

parecer, ela é prudente e oportuna, pois denota 
certas bases de minha compreensão. Afi rmar que 
entendo o migrante (em suas facetas: emigrante 
e imigrante) como um ser humano quer dizer que 
ele é visto da perspectiva dos Direitos Humanos 
e não, como muitos costumam considerar, como 
um mero fator de produção (dentro da lógica do 
capital e, muitas vezes, do trabalho).2

A segunda consideração é para com a 
condição quase indefi nível da identidade do ser 
do imigrante. Afi nal: ele é daqui ou de lá? O que 
ele é? Quem ele é? Bourdieu nos dá subsídios 
para uma resposta nestas palavras:

Como Sócrates, o imigrante é atopos, sem lu-
gar, deslocado, inclassifi cável. (...) nem cida-
dão nem estrangeiro, nem totalmente do lado 
do Mesmo, nem totalmente do lado do Outro, 
o “imigrante” situa-se nesse lugar “bastardo” 
de que Platão também fala, a fronteira entre 
o ser e o não-ser social. (BOURDIEU, 1998, 
p. 11)

Afi nal, quem é o imigrante? Essa pergunta 
fundamental nos leva imediatamente a outra: 
de onde ele é? Nesse sentido, a identidade do 
imigrante é pautada, quase que exclusivamente, 
pela sua condição espacial, sua condição de 
lugar (tópos). A pergunta “quem é o imigrante?” 
leva necessariamente à pergunta “de onde ele 
é?”. Portanto, ser e lugar pautam a experiência 
existencial e prática do imigrante. Ser e lugar 
se confi guram num binômio fundamental para 
se tentar entrar na lógica das migrações e dos 
imigrantes. 

O estatuto de identidade – inclusive ofi cial 
– do imigrante é um limiar de condição, “nem ci-
dadão nem estrangeiro”. “Nem cidadão”, pois não 
tem todos os direitos consagrados da “democra-
cia liberal”, por assim dizer. E “nem estrangeiro”, 
pois por mais que ele esteja “de passagem” no 
país em que está/reside, é uma passagem du-
radoura, às vezes até perene – para iniciarmos 
com os paradoxos – ou pelo menos uma estadia 

2 Isso signifi ca que o eixo estruturador do meu pensamento é a 
fi losofi a ocidental dos Direitos Humanos, e, por que não dizer, do 
Direito Natural. Como sabemos, a ideia de que um indivíduo, pelo 
simples fato de pertencer à espécie humana, tem determinados 
direitos inatos, inalienáveis, remonta, de modo embrionário, aos 
antigos cínicos e estoicos. É também nas refl exões desses pen-
sadores que encontramos a ideia de que os seres humanos, sem 
distinção, fazem parte de um coletivo que se chama Humanidade.

mais prolongada que a do o estrangeiro-padrão 
(o turista).

Qual é, de fato, o sentimento do imigrante 
quanto a seu “pertencimento”? Ao mesmo tempo 
em que seus direitos políticos (de decidir – pelo 
menos supostamente – seu governo) são manti-
dos pelo país de origem, ele é “governado” pelo 
país em que reside. Ele tem a prerrogativa de 
votar para o governo “de lá” e tem de obedecer às 
leis “de cá”. Ao mesmo tempo em que sua família, 
pelo menos seus predecessores e ancestrais, 
está no país de origem, seus laços sociais e 
emotivos passam a se construir em seu entorno 
imediato, conformando uma nova rede emotiva.

Tudo isso faz com que o imigrante tenda a 
ter “um pé aqui e outro ali” (o que nos lembra a 
deidade romana Janus, com duas faces voltadas 
para lados opostos). O que necessariamente 
leva o imigrante à condição de “fronteira entre 
o ser e o não-ser social”. Sayad (1998) sintetiza 
essa ideia na fórmula de que o imigrante tem 
uma dupla condição: de “provisório” em relação 
ao direito (tendo em vista os parâmetros legais) 
e “duradoura” em relação ao fato. 

Essa questão refl ete a diferença e interco-
nexão do “emigrante” e “imigrante”. Ou seja, para 
tentar compreender o fenômeno, de maneira 
mais séria, não podemos nos deter na condição 
do “imigrante”, pois essa condição é, digamos 
assim, produto fi nal de outra, do “emigrante”.

A terceira consideração diz respeito a uma 
característica central para se compreender o 
imigrante: o trabalho. O imigrante é, no essencial-
-social, um trabalhador. E, nessa afi rmação, não 
estamos reduzindo o imigrante a sua força de tra-
balho (dentro dos estigmas econômicos). Como 
vimos nas duas questões anteriores, procuramos 
mostrar que o imigrante é um ser humano, uma 
pessoa, com identidade, sentimentalidade, 
cultura, passado, etc., como nos parece óbvio. 
No entanto, seria incauto não precisar que, no 
sentido social, o imigrante é, no mais íntimo de 
sua existência, um trabalhador.

O reconhecimento do imigrante em termos 
de legalidade no país-residência tem relação di-
reta com sua condição de trabalhador. Também, 
mesmo quando o imigrante não está em con-
formidade com as leis vigentes, ele é visto pelo 
“senso comum” como trabalhador, mão de obra. 
Essa característica parece ser muito presente e 
incontestável. Sayad nos explica:



256 Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

Carlos Enrique Ruiz FERREIRA

A estadia autorizada do imigrante está intei-
ramente sujeita ao trabalho, única razão de 
ser que lhe é reconhecida (...) Foi o trabalho 
que fez “nascer” o imigrante, que o fez existir, 
e é ele, quando termina, que faz “morrer” o 
imigrante, que decreta sua negação ou que o 
empurra para o não-ser. (SAYAD, 1998, p. 55)

A quarta e última consideração é o reco-
nhecimento dos e/imigrantes na História. Não 
seria forçoso considerar que os homens e as 
mulheres imigrantes construíram e moldaram 
uma parte signifi cativa do mundo. 

Para não ser pedante, basta olhar para 
nosso continente americano. Todo ele, todo o 
“novo mundo” foi constituído em grande parte 
pela imigração. No caso do Brasil, logo após a 
chegada dos primeiros ibéricos – os portugueses 
–, o intercâmbio forçado, a migração forçada, 
teve seu lugar. Esses grupos, de origem africana, 
foram instalados neste território para trabalhar 
como escravos, principalmente, de início, na 
agroindústria do açúcar. Os afrodescendentes no 
Brasil constituem parte fundamental do país, em 
todos os sentidos, tanto é que parte considerável 
das explicações sociológicas deste país – até 
mesmo nos dias de hoje – se dá em função de 
sua força, cultura e relação com os demais “po-
vos” (principalmente indígenas e portugueses).

Depois, já no século XX (passada a Revo-
lução Industrial Inglesa), foi a vez de uma leva 
de “nova gente” povoar o Brasil.3 Japoneses, ita-
lianos, libaneses, sírios, alemães...; enfi m, uma 
gama de nacionalidades vieram “construir” e/ou 
consolidar a agricultura e os empreendimentos 
industriais.  

Tudo isso, para dizer que a força constru-
tiva, de desenvolvimento, dos imigrantes é um 
feito histórico de ampla magnitude e que não 
pode ser deixada como consideração superfi cial. 

Para continuar com exemplos dos países 
do continente americano, vários outros Estados 
tiveram uma história de forte imigração. No geral, 
a imigração constituiu uma força basilar para 
o desenvolvimento dessas sociedades e, no 
particular, cada qual contou com suas nuanças 
específi cas. Praticamente todos os países da 

3 Para detalhamento da imigração no Brasil, ver o livro Fazer a 
América (organizado por Boris Fausto) e também o capítulo “Imi-
gração: cortes e continuidades”, in História da Vida Privada no 
Brasil, vol. 4.

América tiveram suas sociedades construídas 
com grandes contribuições dos imigrantes, mas 
podemos sublinhar alguns casos emblemáticos 
como os Estados Unidos, Canadá, Argentina, 
Venezuela e Uruguai.

3 A muralha enquanto símbolo e prática da 
Soberania territorial, enquanto distinção 
pejorativa do eu e do outro, cidadão e es-
trangeiro (imigrante) 

3.1 A muralha

A muralha, esse símbolo-matéria tão 
comum nos dias de hoje e tão antigo é um sím-
bolo da divisão entre os seres humanos, mas 
também é práxis na sua divisão efetiva e ma-
terial. Simbólica, pois divide a cultura por meio 
das culturas particulares, ideias, valores, mitos, 
subjetividades humanas. Mas ela é ao mesmo 
tempo práxis, uma vez que separa fi sicamente 
os indivíduos, marcando de maneira relevante a 
diferença do eu e do outro, do cidadão-nacional 
e do estrangeiro-imigrante.

A função da muralha é estabelecer a divi-
são entre uns e outros. Mas por que ela é tão 
necessária? Por que precisamos nos dividir? 
Porque, segundo reza a lógica, precisamos nos 
proteger. A função da muralha, portanto, é tam-
bém proteger uns em relação aos outros. Assim, 
a necessidade da divisão está pautada pela ne-
cessidade da proteção. Mas o que ela protege?

Protege um reino de outros(s), os romanos 
dos bárbaros, os nacionais dos estrangeiros, os 
estadunidenses dos chicanos ou, como diria pro-
vavelmente Foucault, protege uma raça biológica 
de outra.4 Mas, sendo a muralha um símbolo e 
prática (mecanismo) da proteção contra o “pe-
rigo”, ela esconde o fato de que uns têm medo 
dos outros. Em síntese: medo = necessidade de 
proteção = necessidade de divisão. 

Exemplificando todas essas questões, 
convém destacar o aparecimento da muralha 
no Antigo Testamento. Ela surge com toda a sua 

4 Faço referência, em especial, às duas últimas aulas de Foucault 
no Collège de France, no ano de 1976 (Em defesa da sociedade).



257Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

O imigrante como um subvversivo prático-político, possibilidade de um “novo mundo” - ...

força e características em Neemias. Quando a 
Judeia fazia parte do Império Persa, Jerusalém 
estava devastada, suas muralhas haviam sido 
derrubadas. Neemias pede ao Rei persa sua 
autorização para que ele possa ser o benfeitor 
do reerguimento dos muros de Jerusalém. O Rei 
consente e Neemias empreende a sua jornada. 
Depois da reconstrução ocorre a inauguração 
das muralhas de Jerusalém, para a qual foram 
convocados os “levitas de todos os lugares (...) 
a fi m de celebrarem a dedicação alegremente, 
com cânticos de ação de graças ao som de 
címbalos, cítaras e harpas.” (NEEMIAS, 12, 27). 
Logo, “Sacerdotes e levitas se purifi caram e de-
pois purifi caram o povo, as portas e a muralha.” 
(NEEMIAS, 12, 30). 

Nota-se no texto bíblico que a cidade só 
se torna cidade, por assim dizer, quando suas 
muralhas estão prontas. E aqui cabe um parên-
tese: umas das genialidades de Carl Schmitt foi 
notar e explicar que o nómos, etimologicamente, 
signifi ca mais do que simplesmente uma lei, 
uma norma: signifi ca, também, um ordenamento 
espacial.5

A muralha, essa delimitação espacial ma-
terial e simbólica, se torna a base de uma cidade 
e, portanto, de uma sociedade. Sendo assim, a 
muralha tem um papel fundamental de separa-
ção de coisas. Ela separa as sociedades, ela 
inaugura, ou escancara, de maneira inevitável, 
a separação entre os “de dentro” e os “de fora”, 
entre “os nacionais” e “os estrangeiros”.

Não sem surpresa encontramos em 
Neemias essa diferenciação em latência. E, 
como é comum, o outro, o estrangeiro, é tido 
como aquele que traz sempre a insegurança e 
o perigo. Depois de uma estadia na corte persa, 
Neemias volta a Jerusalém para observar como 
estavam as coisas e diz:

Naqueles dias também, encontrei judeus que 
se tinham casado com mulheres de azotitas, 
amonitas ou moabitas. Quanto a seus fi lhos, 
a metade falava a língua de Azoto ou a língua 
deste ou daquele povo, mas não mais sabia 

5 “A palavra grega para a primeira medida na que se baseiam 
todas as medidas posteriores, para a primeira tomada da terra 
como primeira repartição e divisão do espaço, para a participação 
e distribuição primitiva é: nomos. Essa palavra, compreendida em 
seu sentido original referido ao espaço, é a mais adequada para 
compreender o acontecimento fundamental que signifi ca o assen-
tamento e a ordenação.” (SCHMITT, 1950, 2002, p. 31-2).

falar a língua dos judeus. Admoestei-os e 
amaldiçoei-os e bati em diversos, arranquei-
-lhes os cabelos e ordenei-lhes, em nome de 
Deus: “Não deveis dar vossas fi lhas aos fi lhos 
deles, nem tomar como esposa para vossos 
fi lhos ou para vós mesmos, algumas das fi -
lhas deles”. (NEEMIAS, 13, 23-25)

As palavras de Neemias já anunciavam 
claramente a visão de comunidades distintas, 
sendo que sempre a “outra” comunidade, a 
comunidade alheia, representava um perigo; no 
caso em tela, uma ameaça à cultura dos judeus. 

Ainda sobre a muralha, é salutar trazer à 
tona a obra, mais que clássica (na arquitetura 
e no urbanismo), de Joseph Rykwert: A Ideia 
de Cidade – A Antropologia da Forma Urbana 
em Roma, Itália e no Mundo Antigo (2006). O 
autor nos ensina muito sobre a muralha e sua 
importância social, recorrendo a Plutarco e à 
lenda da fundação da cidade de Roma. Rykwert 
nos lembra:

“Enquanto Rômulo cavava um fosso”, diz Plu-
tarco, “para marcar o local onde seriam ergui-
das as muralhas da cidade, (Remo) zombava 
do trabalho, perturbando-o; fi nalmente, quan-
do transpôs desrespeitosamente o fosso de 
um salto, foi abatido pelo próprio Rômulo, ou 
por um de seus companheiros, segundo dife-
rentes versões. De todo modo, ele morreu”. 
(PLUTARCO apud RICKWERT, 2006, p. 2)

 Ainda sobre Plutarco o autor escreve:

Em outro livro, Questões Romanas, ele afi rma 
acerca de Rômulo e Remo: “Parecia ser esta 
a causa que levou Rômulo a matar seu pró-
prio irmão Remo, por este ter ousado saltar 
sobre um lugar sagrado e inviolável”. Remo, 
portanto, foi assassinado por ter cometido um 
sacrilégio. (ibidem)

Isso explica o assassinato, porém não dá 
razão para as dimensões da muralha, pequena 
o sufi ciente para ser transposta, nem tampouco 
para o seu caráter sagrado. Na realidade, Plu-
tarco refl ete aqui “por que razão eles (os roma-
nos) consideravam sagradas e invioláveis as 
muralhas da cidade, mas não os seus portões”, 
e conjetura: “Será (como disse Varrão), porque 
devemos acreditar que as muralhas são tão sa-
gradas, que temos de estar dispostos a morrer 
generosamente em sua defesa [...]”. Rycwert 
conclui que a muralha era sagrada para os 



258 Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

Carlos Enrique Ruiz FERREIRA

povos antigos (Roma e Grécia Antiga). Sagrada 
e, portanto, inviolável. Assim sendo, o desrespei-
to à muralha é visto como uma grande ofensa; 
não se desrespeita o sagrado, não se desres-
peita o inviolável. E propomos a pergunta: nos-
sas muralhas (fronteiras territoriais soberanas) 
contemporâneas continuam sendo sagradas e 
invioláveis? Continuamos a ser povos emura-
lhados, diferentes dos outros e tendo os outros 
como potenciais inimigos?

O que pretendo discutir é a possibilidade 
de a muralha representar as nossas fronteiras 
e o território (delimitações vigentes no sistema-
-mundo), a nossa ordenação espacial, o nosso 
nómos. Sendo assim, a fi losofi a da muralha 
ampara e se confunde com um dos fundamentos 
da Soberania; um dos fundamentos da naciona-
lidade; um dos fundamentos do Estado.

3.2 Soberania e muralha

Longe de querer discutir a Soberania (o 
que já foi feito por grandes, modernos e contem-
porâneos), para o nosso propósito basta desta-
car que a Soberania moderna se ancora numa 
dimensão territorial defi nida, com suas muralhas 
defi nidas: “(...) o Estado [Soberano] constitui (...) 
um território fechado frente a outras unidades 
políticas, que possuem fronteiras sólidas com 
respeito ao mundo exterior (...)”. (SCHMITT, 
2002, p. 108-9). 

Não é a toa que os clássicos e os geo-
políticos se preocuparam tanto em ressaltar 
a importância do território para a defi nição do 
Estado e da Soberania, como podemos ler em 
um dos grandes teóricos do Estado: “Sem o 
conceito de Soberania não se pode construir 
nem a positividade do direito nem o conceito de 
direito internacional”, e prossegue, afi rmando a 
importância do território, defendendo que “são 
unicamente as unidades territoriais decisórias 
que alcançam a categoria de sujeitos de direito 
internacional”. (HELLER, 1995, p. 261, tradução 
própria).

É interessante notar ainda que o território 
é uma espécie de leitmotiv do Estado e da sobe-
rania. Se essa “forma política” nasce pari passu 
com o Estado absolutista, ela não se modifi ca 
depois da Revolução Francesa. 

Depois da Revolução, a Soberania se 
modifi ca drasticamente: ela passa a residir na 
Nação e não mais no corpo do Rei. Reza o 
Artigo 3º. da Declaração Francesa: “Le principe 
de toute Souveraineté réside essentiellement 
dans la Nation. Nul corps, nul individu ne peut 
exercer d’autorité qui n’en émane expressément” 
[O princípio de toda a soberania reside essen-
cialmente na nação. Nenhum corpo, nenhum 
indivíduo pode exercer autoridade que dela não 
emane expressamente]. Mas mesmo depois 
da mudança da “residência” da Soberania, ela 
mantém seu atributo principal, que ouso dizer 
intocável: o território, a muralha. A Soberania só 
pode ser pensada através de uma nação e de 
um território delimitado. Essa tríade (Soberania-
-Nação-Território) possibilita a emergência e a 
necessidade do direito nacional, que é um direito 
positivo, restrito a uma comunidade/sociedade, 
bem como do direito internacional (conforme 
vimos em Heller).

O que procuro frisar é que o papel do 
território nacional, de sua inviolabilidade, do 
seu controle e do que está dentro deste por 
parte do Estado Soberano, confi gura-se como 
parte de uma cultura política fundamental do 
nosso homem social ocidental. E não é esta a 
lógica que marca a passagem do medievo para 
o moderno – “summa potestas superiorem non 
recognoscens” –, que explica a tolerância da 
maioria dos países mais importantes da época 
à campanha genocida de Hitler? A Nação pura 
ariana, genocida, era buscada – através das 
atrocidades já bastante conhecidas – dentro do 
território-Soberano do Reich e, portanto, respei-
tava a tradição política da muralha. 

A Coroa Britânica entra na guerra em 1939 
(após a invasão da Polônia pela Alemanha), os 
EUA entram em 1941 (após o ataque nipônico a 
Pear Harbor); mas, ao que tudo indica (TORAN, 
1995), as potências já tinham conhecimento 
das atrocidades contra os judeus, comunistas, 
entre outros, e não se mobilizavam.6 Será que 

6 De acordo com Rosa Toran (1995), vários ex-prisioneiros dos 
campos de concentração, que conseguiram escapar, migraram 
para a Europa e contaram suas trágicas experiências e o que 
estava sucedendo em solo alemão. Hans Beimler, dirigente do 
Partido Comunista Alemão, teve seu relato “Four Weeks in the 
Hands of Hitler’s Hell-Hounds: The Nazi Murder Camp of Dachau” 
publicado em 1933, na cidade de Londres (e depois traduzido 
para o russo, francês, alemão e catalão). Também, o ator e diretor 
teatral Wolfgang Langhoff escreveu o livro, datado de 1935, The 
Peat Bog Soldiers: 13 months in concentration camp. 



259Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

O imigrante como um subvversivo prático-político, possibilidade de um “novo mundo” - ...

essa atitude tolerante e passiva não estava an-
corada na lógica política do respeito à inviolável 
soberania-emuralhada? Do respeito à prerroga-
tiva soberana de controlar e dispor dos assuntos 
intra-murani?   

Mesmo após a Segunda Guerra Mundial, 
na qual a fi losofi a da muralha foi levada às últi-
mas consequências, a Carta da ONU prosseguiu 
respeitando os Estados territoriais. (Capítulo I, 
artigos 1, 4 e 7). No geral, o território continuou 
sendo considerado como inviolável. Ele só é 
passível de sofrer violação/intervenção quando 
um Estado ataca um outro, ou quando existe 
um atentado contra a paz e segurança interna-
cionais (não havendo nenhuma menção de que 
violações aos direitos humanos no interior de 
uma jurisdição nacional signifi que uma ameaça 
à paz e segurança internacionais).7 

Creio que é exatamente desvendando 
essa rede de relações e tradição política e ilu-
minando-a que podemos “explicar” a Diretiva de 
Retorno8, o Patriot Act9 e a construção do muro 
separando a fronteira dos Estados Unidos com 
o México, chamado pelos movimentos sociais e 
intelectuais combativos de “muro da vergonha” 
(para não mencionar os outros muros...). 

Mas, ao mesmo tempo em que a cultura 
da muralha está presente no imaginário e nas 
práticas políticas dos Estados do planeta, 
assim como no sentimento nacional da maioria 
dos seres humanos, também existe uma outra 

7 Sem dúvida, o tema não é tão simples como afi rmamos. Ver, por 
exemplo, as obras de Luigi Ferrajoli (2002 e 2008) e minha tese 
de doutorado (2009). 

8 A Diretiva de Retorno da União Europeia (18 de junho de 2008), 
criticada dessa vez não só pelos movimentos sociais, mas tam-
bém por diversos governos da América Latina, prevê que a partir 
de 2010 o estrangeiro que estiver em situação irregular, em qual-
quer país da UE, pode sair “livremente” entre sete e trinta dias (a 
diretiva usa o termo “retorno voluntário” – artigo 6º A, 1). Caso o 
estrangeiro não saia do país, ou da Europa, melhor dizendo, ele 
estaria sujeito a ser detido por até seis meses, como previsto no 
artigo 14º item 4 (sendo possível prorrogar essa detenção por 
mais 12 meses em casos excepcionais, artigo 14º, 4-A).

9 USA Patriot Act (26 de outubro de 2001), promulgado na esteira 
dos atentados de 11 de setembro de 2001, que permite prender e 
manter preso o estrangeiro suspeito de atividades terroristas. Se-
gundo Agamben, a “novidade da ‘ordem’ do presidente Bush está 
em anular radicalmente todo estatuto jurídico do indivíduo, produ-
zindo, dessa forma, um ser juridicamente inominável e inclassifi -
cável”. (AGAMBEN, 2005, p. 14) Permite-se assim a suspensão 
de Direitos Humanos básicos consagrados nesse país desde o 
século XVIII, quando da sua independência.

cultura, antagônica a essa, que entende a lógica 
da muralha como um absurdo. Trata-se da cultura 
do cosmopolitismo, ou, como prefi ro chamar, 
ainda que de maneira um tanto redundante, a 
fi losofi a universal-cosmopolita.

Cabe observar que as duas culturas, a da 
Soberania-nacional-territorial (cultura do muro) e 
a dos Direitos Humanos-kosmopolités (cidadão 
mundial), são partes constitutivas da grande fi lo-
sofi a ocidental. Ambas estão impregnadas – de 
modo celular, biológico, genético – nos nossos 
corpos e mentes. Ambas são partes integrantes 
da nossa fi losofi a-mundo. 

4 O ideal e projeto universal-cosmopolita – 
brevíssima panorâmica

De onde és? “Sou um cidadão do mundo 
(kosmopolités)”, responde Diógenes, 

o Cínico. 

(Dióg. L., VI, 63)

Parto do princípio de que o projeto e ideal 
universal-cosmopolita é a última instância, e 
consequência lógica, da defesa dos Direitos 
Humanos. Representa o fi m das muralhas, o 
fi m das fronteiras territoriais soberanas, o fi m 
da distinção entre nacional e estrangeiro. Desse 
modo, propugna o fi m do conceito/classifi cação 
de um ser humano como “imigrante”, ou como 
o “de fora”. É a afi rmação do ser humano como 
ser humano, parte da coletividade Humanidade, 
e a negação ou sublimação da afi rmação do ser 
humano enquanto nacional, parte da coletividade 
Estado-soberano-nacional.

Sobre esse projeto, comentarei, de forma 
breve, apenas duas de suas grandes fontes: a 
Declaração dos Direitos do Homem e do Cida-
dão (1789) e o projeto cosmopolita kantiano. A 
Declaração talvez tenha sido seu instrumento 
jurídico mais relevante, e Kant, o primeiro, do 
ponto de vista da fi losofi a moderna, a construir 
esse projeto.



260 Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

Carlos Enrique Ruiz FERREIRA

4.1 A Declaração Francesa

Está contido na Declaração Francesa o 
embrião moderno da ideia cosmopolita. Essa 
ideia está expressa logo no título da Declara-
ção, fala-se de “Direitos Humanos”! E esses 

direitos, como se pode aferir pelo conteúdo da 

Declaração, e também em outros documentos e 

pelos debates travados na Assembleia Nacional 

Constituinte francesa, são universais. 

Essa abstração de entender o homem 

como ser humano e parte da coletividade-

-humanidade retomava uma antiga tradição do 

pensamento ocidental. O Direito Natural, peça 

fundamental do quebra-cabeça da “ocidentalida-

de”, ganhava novo vigor com a Revolução e inau-

gurava a ideia dos Direitos Humanos universais 

do ponto de vista moderno. Não seria demais 

trazer à consideração do leitor o artigo primei-

ro da Déclaration, que fala por si próprio: “Les 

hommes naissent et demeurent libres et égaux 

en droits. Les distinctions sociales ne peuvent 

être fondées que sur l’utilité commune.” [Os ho-

mens nascem e são livres e iguais em direitos. 

As distinções sociais só podem fundamentar-se 

na utilidade comum.]. A ideia de que os homens 

possuem direitos inatos e de que alguns desses 

direitos são as liberdades individuais rompeu 

com a lógica vigente do “nacionalismo” do direito. 

Com isso quero dizer que os direitos humanos 

cosmopolitas-universais não se pautam pela 

lógica da territorialidade-soberana, e sim pela 

própria dimensão humana.

A peça de Sófocles – por demais citada 

nos livros sobre os Direitos Humanos – revela a 

universalidade necessária, nua e crua, prática, 

latente: Antígona ignorou as leis da cidade de 

Tebas, leis do particular, do território, em nome 

de uma lei maior, natural, universal, que a obri-

gava e permitia (pressupostos morais) sepultar 

com dignidade seu irmão. 

Essa espécie de cosmopolitismo-uni-

versal foi, dessa forma, trazida ao mundo das 

ideias modernas pela Revolução Francesa. 

Esse cosmopolitismo era, também, como a 

imagem de Janus: olhava para trás, pois se re-

montava a uma antiga tradição do pensamento 

ocidental; e olhava para a frente, pois surgia 

como revolucionário, nada mais era do que uma 

contracultura, uma subversão, um anti status 
quo.

4.2 Kant

A proposta cínica e estoica, retomada e 

aprimorada por Kant, é a concretização total 

enquanto ideal e direito da fi losofi a dos Direitos 

Humanos. Destaco a proposta de concretização 

do cidadão do mundo, pois ela pode nos aju-

dar muito a pensar e nos posicionar frente ao 

fenômeno migratório e à realidade efetiva dos 

imigrantes nos mais variados países. O imigran-

te, assim, tem em si uma força inata em trazer, 

para os mais atentos, a discussão do projeto do 

cidadão mundial. A seguinte frase de Kant pode 

ser entendida como uma ode ao fi m das frontei-

ras e à liberdade de ir e vir dos seres humanos: 

“originariamente ninguém tem mais direito do que 

outro a estar num determinado lugar da Terra”. 

(KANT, A paz perpétua, 2004, p. 137).

Nesse viés, Kant é o fi lósofo moderno 

que mais se aproximou daquilo que chamamos 

proposta universal-cosmopolita dos Direitos Hu-
manos, ou seja: a defesa, grosso modo, do fi m 

das fronteiras nacionais, no que tange ao direito 

de ir e vir, por exemplo. Nesse sentido, afi rmo, os 

Direitos Humanos entram em colisão direta (ouso 

dizer que entram num status de antinomia) com 

a Soberania, pelo menos na sua forma clássica, 

como Soberania territorial.

Ainda com respeito a Kant, é necessário 

dizer que, em determinada passagem da Paz 

Perpétua, o fi lósofo cogitou a possibilidade e 

necessidade da diminuição ou afrouxamento da 

Soberania em detrimento do direito cosmopolita. 

Numa passagem, no coração do texto, Kant pa-

rece compreender que existe uma contradição 

entre os termos cosmopolitismo e Soberania. 

Vejamos:

Os Estados com relações recíprocas entre 

si não têm, segundo a razão, outro remédio 

para sair da situação sem leis, que encerra 

simplesmente a Guerra, senão o de consentir 

leis públicas coactivas, do mesmo modo que 

os homens singulares entregam a sua liber-

dade selvagem (sem leis), e formar um Esta-

do de povos (civitas gentium), que (sempre, é 

claro, em aumento) / englobaria por fi m todos 

os povos da Terra. Mas se, de acordo com a 

sua ideia do direito das gentes, isto não qui-

serem, por conseguinte, se rejeitarem in hipo-

thesi o que é correto in thesi, então a torrente 

da propensão para a injustiça e a inimizade 



261Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

O imigrante como um subvversivo prático-político, possibilidade de um “novo mundo” - ...

só poderá ser detida, não pela ideia positiva 
de uma república mundial (se é que tudo não 
se deve perder), mas pelo sucedâneo nega-
tivo de uma federação antagônica à Guerra, 
permanente e em continua expansão, embora 
com o perigo constante da sua irrupção [Furor 
impius intus – fremit horridus ore cruento, Vir-
gílio]. (KANT, 2004, p.136)

 Por mais que no início desse trecho Kant 
afi rme categoricamente que os Estados, para 
sair do estado de natureza, têm de se submeter 
a certas leis públicas coercitivas, ele sabe da 
inviabilidade de uma república mundial. O fi lósofo 
sustenta que se o positivo não pode se realizar 
(a república mundial), então o substituto negativo 
deve entrar em ação: a federação da paz.10 De 
fato, Kant não consegue (ou não quer, não se 
sabe ao certo) se desvencilhar da Soberania, e, 
assim, cria a fórmula da federação pacífi ca dos 
Estados. Dessa forma, assim como em outras 
antinomias de sua obra (razão pura e razão 
prática, imperativo categórico e hipotético, “in-
sociável sociabilidade”, etc.), o fi lósofo procura 
o equilíbrio, a harmonia, entre as partes. Mas, de 
qualquer forma, é possível observar o embrião 
subversivo (cosmopolita-universal, antimuros) 
em seu pensamento e, a partir dele, refl etir... 

5 Presságio contemporâneo. Os e/imigran-
tes como um desafi o à Soberania territorial. 

5.1 O fi m das muralhas?

No campo do pensamento político contem-
porâneo encontramos diversos autores que se 
debruçam sobre o dilema contemporâneo entre 
os Direitos Humanos e a Soberania, dilema este 
que Seyla Benhabib expressa de maneira mais 
elegante:

10 Segundo Habermas: “A ordem designada como “cosmopo-
lita” deve diferenciar-se do estado jurídico intraestatal, a saber: 
que os Estados não devem se submeter como cidadãos indivi-
duais às leis públicas de um poder superior, mas sim manter sua 
independência. A federação prevista, de estados livres, que eli-
mina o mecanismo da guerra de uma vez por todas mediante as 
relações entre os mesmos, deve deixar intacta a soberania dos 
seus membros.” (HABERMAS, 1997, p. 64, tradução e negritos 
próprios). 

The nation-state is too small to deal with 
economic, ecological, immunological, and
informational problems created by the 
new environment; yet it is too large to 
accommodate the aspirations of identity-
driven social and regionalist movements. 
Under these conditions, territoriality has 
become an anachronistic delimitation of 
material functions and cultural identities; yet, 
even in the face of the collapse of traditional 
concepts of sovereignty, monopoly over 
territory is exercised through immigration and 
citizenship policies. (BENHABIB, 2007, p. 5)11 

A partir dessa mudança política globaliza-
da, que colocou a Soberania em questão, alguns 
teóricos começaram a relativizar a Soberania em 
face dos Direitos Humanos. Habermas será um 
dos primeiros, desse rol, que levará os Direitos 
Humanos a uma condição de superioridade à 
Soberania. Estão com ele, ainda que cada um 
a sua maneira, outros teóricos como a própria 
Seyla Benhabib (2007), Thomas Pogge (1992), 
Holli Thomas (2004) e, por que não dizer, Koffi  
Annan (1999). Para ser mais exato, a Soberania, 
para esses autores, deve estar condicionada 
ao adjetivo “responsável”. Ou seja, a Soberania 
deve existir em função dos Direitos Humanos.

E o que signifi caria essa “responsabili-
dade”? A titulo de esclarecimento, sistematizei 
quatro itens que caracterizam a “soberania 
responsável” ou, ainda, a soberania ancorada 
nos Direitos Humanos, a partir dos autores ci-
tados: 

1)  Em primeiro lugar a Soberania deve ser 
baseada na legitimidade popular. 

2)  Essa legitimidade popular, por seu turno, 
deve se expressar a partir de um regime 
democrático, tendo como valores funda-
mentais os Direitos Humanos (em especial 
os direitos civis, políticos, econômicos, 
sociais e culturais). 

11 Tradução própria: O Estado-nação é muito “pequeno” para lidar 
com os problemas econômicos, ecológicos, imunológicos e de 
informações surgidos no sistema internacional contemporâneo; 
não obstante, é muito “grande” para acomodar as aspirações de 
novas identidades sociais e de movimentos regionais. Nestas 
condições, a territorialidade se tornou uma delimitação anacrôni-
ca para funções materiais e identidades culturais; por outro lado, 
o monopólio sobre o território, ainda que estejamos enfrentando 
um colapso do tradicional conceito de soberania, é exercido atra-
vés do controle migratório e de políticas de cidadania. 



262 Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

Carlos Enrique Ruiz FERREIRA

3)  A Soberania responsável respeita as Orga-
nizações Internacionais e o Direito Interna-
cional e reconhece, em ambos, um papel 
chave na governança global. 

4)  A Soberania responsável considera os po-
sicionamentos e a legitimidade social dos 
atores sociais nacionais e transnacionais, 
tais como os movimentos sociais, ONGs 
e também a opinião pública internacional. 
(Destaco que incorporo este quarto item 
mais de maneira pessoal).

Não obstante essas inovações conceituais 
no âmbito da jus-política-internacional, esses 
autores não ousaram pensar no fi m das frontei-
ras nacionais como uma necessidade, em última 
instância, dos Direitos Humanos universais e 
cosmopolitas. 

Mas devemos trazer o assunto à tona. 
Acredito haver uma necessidade latente de des-
construir teórica e praticamente os conceitos que 
privilegiam a diferença e o antagonismo de uns e 
outros, qualifi cando a Política como o reino das 
relações mediadas pelas categorias de amigos 
e inimigos. Esta necessidade justifi ca-se pelo 
imperativo da paz, da solidariedade, dos Direitos 
Humanos, atrelados à dimensão do contemporâ-
neo, pós-moderno, ou o nome que se queira dar:

A crítica à identidade [e o cosmopolitismo, di-
ríamos] signifi ca dissolver todo essencialismo 
fi losófi co, teológico-político ou ético-religioso. 
A multiplicidade dos relatos históricos pode-
ria contrarrestá-lo, começando por atenuar, 
se não suspender, a oposição excludente de 
termos como masculino e feminino, homem 
e animal, racionalidade e instinto, natureza 
e cultura, oposições tão indesejáveis quanto 
perigosas. Todas as formas de dogmatismo – 
que inviabilizam a tolerância e a hospitalidade 
– provêm da adesão a uma origem identitária 
factícia que produz uma patologia da comuni-
cação, uma ruptura na compreensão recípro-
ca assim perturbada, resultando em descon-
fi ança universal. (MATOS, 2008, p. 9)

É a partir dessa aporia que defendo que os 
migrantes representam, de maneira ímpar, o pa-
radigma contemporâneo dos Direitos Humanos 
versus a Soberania. Sua realidade obriga-nos a 
pensar em uma fi losofi a universal-cosmopolita 
e, mais especifi camente, na ideia da livre movi-
mentação das pessoas pelo globo e dissolução 

das categorias de “estrangeiro”, “do outro”, o 
“de fora”. 

A possibilidade de dispor dos imigrantes 
por parte do controle-imigratório-policialesco-
-soberano, de impedir que seres humanos se 
movimentem geografi camente pelos países, pelo 
globo terrestre, é um fato que atenta contra os 
direitos humanos. Afi nal, em termos identitários 
da espécie (homo sapiens), não somos todos 
seres humanos, diferentes porém iguais em 
relação a outras espécies animais? Por que 
negar a livre movimentação dos homens dentro 
da casa-Terra?

Por outro lado, como nos lembra Olgária 
Matos, somos todos mestiços. E, assim, qual a 
pertinência da lógica-binária-excludente do “ci-
dadão nacional” como diferente e/ou superior ao 
“estrangeiro”? Se somos todos mestiços, somos 
todos estrangeiros, ou somos todos kosmopoli-
tés! Matos (2008) nos alerta para a importância 

da obra Moisés e o monoteísmo, de Freud, que 

“contradizendo ortodoxias consagradas, afi rma 

a identidade não-judaica de Moisés no sentido 

de ter sido ele egípcio (...)” (MATOS, 2008, p. 

8). E conclui:

Se Moisés era egípcio, ele era estrangeiro 

com respeito ao povo que o adotou como 

chefe, de maneira que, ao estudar a arqueo-

logia da identidade judaica, Freud mostra que 

ela não começava coincidindo consigo mes-

ma, mas com outras identidades: a egípcia e 

a árabe. Os procedimentos teóricos de Freud 

revelam que o ‘princípio de identidade’- que 

subjaz toda reivindicação de uma origem fun-

dadora sólida e estável, religiosa ou laica - se 

desfaz. (MATOS, 2008, p. 8)

A lição é de que a unidade da identidade 

(que pode assumir a forma de nacionalidade) 

é, na verdade, oriunda da diversidade mestiça. 

É por isso que o projeto nazista pode ser con-

siderado de non-sense. Lembremos Nietzche: 

Pátria de misturas e bastardias, época do 

homem-mistura; o europeu não sabe o que 

ele é, ignora que raças se misturam nele, 

procura o papel que poderia ter; não possui 

individualidade (...) Os alemães se preten-

dem a raça pura para dominar a confusão das 

raças de que são constituídos! (NIETZCHE 

apud MATOS, 2008, p. 11)



263Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

O imigrante como um subvversivo prático-político, possibilidade de um “novo mundo” - ...

Mutatis Mutandis, é por isso que podemos 
questionar o controle territorial das fronteiras que 
impedem o simples ir e vir dos seres humanos, 
esses mestiços por História. E, voltando ao nosso 
primeiro argumento, esses mestiços são seres 
humanos! Confi guram-se como uma mesma 

espécie terráquea!

Se nós construíssemos um projeto de 

Direitos Humanos levados à última instância, 

à sua extremidade lógica, teríamos um projeto 

universal-cosmopolita no qual o fi m das fronteiras 

territoriais (simbolizadas pelas muralhas) seria 

um imperativo categórico. Nesse sentido, tería-

mos a emergência de um direito cosmopolita, um 

direito proposto de forma embrionária por Kant 

e que daria origem a um novo tipo de homem, o 

cidadão mundial.

Nesse novo mundo, o imigrante não seria 

mais um problema. Ele seria simplesmente uma 

pessoa que se locomoveria por onde quisesse. 

Escolheria o lugar de sua residência, de sua mo-

rada. Nesse sentido, o imigrante é interessante, 

pois, ao mesmo tempo em que é visto como 

problema por muitos governos atuais, ele pode 

ser visto como uma potencialidade subversiva 

de derrubar as muralhas, derrubar as fronteiras. 

Ele traz, por sua própria característica de “andar 

pelo mundo”, “viajar pelo mundo”, uma centelha 

revolucionária (semelhante aos ciganos...). 

E essa centelha tem uma força brutal: 

não só pela magnitude do numero crescente de 

imigrantes no mundo, mas também pela tradi-

ção fi losófi ca que abraça a ideia de um mundo 

cosmopolita. 

E talvez nós, os observadores, sentados no 

cômodo trono do Saber, estejamos subestiman-

do o potencial revolucionário do migrante. Ele já 

não está,  fait accompli, subvertendo a lógica da 

muralha, da Soberania? O “andar para lá e para 

cá livremente”, burlando as fronteiras, transpon-

do as fronteiras, subvertendo as fronteiras, já não 

é um indicativo revolucionário?  

Os atentos poderão criticar a tese susten-

tando que as migrações nada têm de novidade, 

ocorrem há milênios... Então seria profícuo de-

fender que isto é, sim, uma novidade, por alguns 

simples motivos:

a)  Pela magnitude existente da migração (se-

gundo os dados da ONU são 190 milhões 

de imigrantes hoje no mundo); 

b)  Pela importância que hoje adquiriu a ques-

tão para a esfera econômica (note-se a im-

portância das remessas12, por exemplo, ou 

a funcionalidade econômica dos imigrantes 

trabalhando no setor informal e/ou de ser-

viços dos países do Norte, principalmente).

c)  Além disso, as organizações internacionais 

e organizações da sociedade civil nunca 

estiveram tão atuantes (de forma local e 

global, simultaneamente) quanto hoje.

d)  Por fi m, porque a bandeira negra da “cida-

dania mundial” sinaliza-se como a defesa, 

diria, a vangard, dos movimentos sociais 

transnacionais. Ou seja, dentre as pautas 

dos movimentos sociais transnacionais, a 

defesa da “cidadania mundial” confi gura-se, 

a meu ver, como a mais subversiva, a mais 

anti status quo.13

Ainda, desde outro ponto de vista, conti-

nuando na defesa de minha tese, a existência 

do imigrante não estimula os “nacionais” a 

aceitarem o “diferente cultural”? A conviverem 

com outras culturas? É claro que não podemos 

desconsiderar que o imigrante faz afl orar, muitas 
vezes, os sentimentos xenófobos, os sentimen-
tos dos amantes do intramurani versus extramu-
rani. Mas, ao mesmo tempo, não podemos nos 
furtar de observar que os imigrantes suscitam 
sentimentos de solidariedade, de hospitalidade. 
Benveniste, a respeito disso, nos recorda a 
Odisséia, quando Ulisses é recebido na casa 

12 “O Banco Interamericano de Desenvolvimento (BID) estima que 
durante 2005 os trabalhadores estrangeiros enviaram ao menos 
U$S 180.000 milhões a seus países de origem. Em 2005 che-
garam a América Latina e Caribe mais de US$ 54.000 milhões 
desde o resto do mundo (…).” (TERRY, 2006, p. 91, tradução 
própria) Essas cifras são extremamente relevantes, pois superam 
“o total combinado de investimento estrangeiro direto e a ajuda 
exterior para a região”. (TERRY, 2006, p. 91) O Anexo IV mostra 
uma tabela de remessas em relação ao PIB de alguns países 
receptores.

13 Ver, por exemplo, a Declaração de Piriápolis Migrações: um 

mundo sem muros com desenvolvimento sustentável para 

todas e todos. A Declaração foi resultado dos movimentos e or-
ganizações sociais Ibero-Americanos nos marcos da XVI Cum-

bre Iberoameriana de Jefes de Estado y de Gobierno, Mon-
tevideo, Noviembre de 2006. Um outro documento que explicita 
a defesa de uma “cidadania universal” é o Documento produzi-
do para a Marcha do Dia Internacional do Imigrante em 2008: 
Nossas vozes, nossos direitos, por um mundo sem muros… 

.O documento tem alto valor signifi cativo pois o assinam, dentre 
outras organizações: a Confederação Sindical das Américas, a 
Marcha Mundial das Mulheres, o Grito dos Excluídos/Continental 
e a Rede Social de Justiça e Direitos Humanos.



264 Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

Carlos Enrique Ruiz FERREIRA

de Eumeu com hospitalidade, mesmo não tendo 
sido reconhecido. Ulisses agradece e conclama: 
“Possam Zeus e os outros deuses te conceder 
tudo o que possas desejar!”. Ao que Eumeu res-

ponde: “A thémis não me permite, mesmo que 

viesse alguém ainda mais miserável do que tu, 

ultrajar um hóspede; pois é de Zeus que vêm 

todos os hóspedes e todos os pobres” (Od. 14, 

53 ss apud BENVENISTE, 1995, p. 106).

Ainda, no âmbito social, os imigrantes 

contribuem para que as leis nacionais e cons-

titucionais, referentes à não-discriminação, ao 

respeito aos direitos humanos, etc., se façam 

cumprir. Os imigrantes, na sua manifestação 

existencial, “provocam” os responsáveis por 

políticas públicas, os operadores de direito, as 

pessoas e os coletivos sociais a pensar sobre 

sua condição de seres humanos, iguais a todos.

Eles revolucionam, pois transformam cul-

turas. Se, como dissemos anteriormente, o imi-

grante é frágil por não ser nem “daqui” nem “de 

lá”, ele é forte, pois traz à tona a dissolução do 

“lá” e “cá” enquanto termos nacionais, excluden-

tes e fi xos. O “lá” e “cá” fundem-se, misturam-se 

e, pouco a pouco, dão lugar a “outra coisa”, a um 

hibridismo cultural. 

Em suma: os imigrantes, pelo simples fato 

de serem e estarem – e não necessariamente 

por manifestações políticas conscientes – sub-

vertem o lugar comum (topoi) e nos obrigam a 

questionar a validade de conceitos e identidades 

estanques, fi xas, imutáveis (conceitos e identi-

dades emuralhadas). Os imigrantes, portanto, 

promovem o pensamento e a prática do kosmo-
polites, fazendo com que a Soberania territorial, 

dogmática e exclusiva, seja contestada. 

E termino com uma bela citação de 

Marshall Berman, comentando a peça “Rei Lear” 

de W. Skahespeare:

Para Lear, a verdade nua é aquilo que o ho-

mem é forçado a enfrentar quando perdeu 

tudo o que os outros homens podem tirar-lhe, 

exceto a própria vida. Vemos sua família vo-

raz, impelida apenas pela vaidade cega, ras-

gar seu véu sentimental. Despido não só de 

poder político, mas de qualquer vestígio de 

dignidade humana, ele é arremessado porta 

afora, no meio da noite, sob uma tempesta-

de torrencial e aterradora. A isso, afi nal, diz 

ele, é conduzida uma vida humana: o pobre 

e solitário abandonado no frio, enquanto os 

brutos e sórdidos desfrutam o calor que o 

poder pode proporcionar. Tal conhecimento 

parece ser demasiado para nós: “A natureza 

humana não pode suportar / A afl ição nem o 

medo”. Porém, Lear não se verga às rajadas 

da tormenta, nem foge delas; em vez disso, 

expõe-se à inteira fúria da tempestade, olha-a 

de frente e se afi rma contra ela, ao passo que 

é arremessado e vergastado. Enquanto vaga 

na companhia do bobo (ato II, cena 4) eles 

encontram Edgar, desprezado como um men-

digo louco, completamente nu, aparentemen-

te ainda mais desventurado do que ele. “Será 

o homem desacomodado...” Então no clímax 

da peça, ele rasga seu manto real – “Fora, 

fora, seus trastes imprestáveis” – e se junta 

ao “pobre Kent” em autêntica nudez. Esse 

gesto, que Lear acredita tê-lo lançado no pa-

tamar mais baixo da existência – “um pobre, 

descalço e desgraçado animal” – vem a ser, 

ironicamente, o primeiro passo na direção da 

humanidade plena, porque, pela primeira vez, 

ele reconhece a conexão entre ele mesmo e 

outro ser humano.  (BERMAN, 1990, p. 104-

105)

Referências

AGAMBEN, Giorgio. Estado de exceção. Tradução 

de Iraci D. Poleti. São Paulo: Boitempo, 2005. 

ANNAN. Koffi . Two Concepts of Sovereignty, The 
Economist, London, Vol. 352, issue 137, p. 49, 1999. 

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2006.

BENHABIB, Seyla. The rights of others: aliens, 

residents and citizens. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2007.

BENVENISTE, Émile. O vocabulário das instituições 
indo-europeias (v. I – Economia, Parentesco, 
Sociedade; e v. II – Poder, Direito, Religião). 
Tradução de Denise Bottmann. Campinas: Editora 

da Unicamp, 1995.

BERMAN, Marshall. Tudo que é sólido desmancha 
no ar: a aventura da modernidade. Tradução de 

Carlos Felipe Moisés e Ana Maria Ioriatti. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1990.

BOURDIEU, Pierre. Prefácio. In: SAYAD, Abdelmalek. 

A imigração ou os paradoxos da alteridade. 



265Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

O imigrante como um subvversivo prático-político, possibilidade de um “novo mundo” - ...

Tradução de Cristina Murachco. São Paulo: Edusp, 
1998.

CONSELHO CONSTITUCIONAL DA FRANÇA. 
Constituição de 1791. Disponível em:  <http://www.
conseil-constitutionnel.fr/conseil-constitutionnel/
francais/la-constitution/les-constitutions-de-la-france/
constitution-de-1791.5082.html>. Acesso em: 13 mar. 
2010.

DIÓGENES LAÉRTIOS. Vidas e doutrinas dos 
filósofos ilustres. Tradução de M. da G. Kury. 
Brasília: UnB, 1987. 

FAUSTO, Boris. Imigração: cortes e continuidades. 
In: NOVAIS, Fernando; SCHWARCZ, Lilia (Orgs.). 
História da vida privada no Brasil vol. 4. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1998.

FAUSTO, Boris (Org.). Fazer a América: a imigração 
em massa para a América. São Paulo: Edusp, 1999.

FERRAJOLI, Luigi. A soberania no mundo moderno. 
Tradução de Carlo Coccioli e Marcio Lauria Filho. São 
Paulo: Martins Fontes, 2002. 

FERRAJOLI, Luigi. Diritti fondamentali e democrazia 
constituzionale. Coletânea de subsídios 3: 
fundamentação dos direitos humanos. Passo Fundo, 
Instituto Superior de Filosofi a Berthier – IFIBE, Curso 
de especialização em Direitos Humanos, 2008.

FERREIRA, Carlos Enrique Ruiz Ferreira. Direitos 
humanos e soberania: o projeto universal-
cosmopolita versus o Estado-emuralhado-nacional. 
Tese apresentada junto ao Departamento de Ciência 
Política da Faculdade de Filosofi a, Letras e Ciências 
Humanas (FFLCH) da Universidade de São Paulo 
(USP), 2009.

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. 
Tradução de Maria E. Galvão. São Paulo: Martins 
Fontes, 2005.

HABERMAS, Jurgen. La idea kantiana de paz 
perpetua. Desde la distancia histórica de doscientos 
años. Isegoría. Revista de Filosofía Moral y Política, 
Madri, n.16, p.61-90, 1997. Disponível em: <http://
isegoria.revistas.csic.es/index.php/isegoria>. Acesso 
em: 11 mar. 2010.   

HELLER, Herman. La soberania: contribuición a la 
teoría del derecho estatal y del derecho internacional. 
Tradução e estudo preliminar de Mario de la Cueva. 
México DF: Fondo de Cultura Económica, 1995.

JELLINECK, Georg. La declaración de los 
derechos del hombre y del ciudadano. Instituto 
de Investigaciones Jurídicas, Série Estúdios Jurídicos 

num. 12, Tradução e estudo preliminar feitos por 
Adolfo Posada. Cidade do México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2003.

KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros 
opúsculos. Tradução de Artur Mourão. Lisboa: 
Edições 70, 2004.

KRITSCH, Raquel. Soberania:  a construção de um 
conceito. São Paulo: Editora Humanitas, 2002. 

LEGIFRANCE. Secretaria Geral do Governo Francês. 
Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão 
de 1789. Disponível em: <http://www.legifrance.gouv.
fr/html/constitution/const01.htm>. Acesso em: 10 mar. 
2010.   

MATOS, Olgária Chain Feres. Os muitos e o Um: logos 
mestiço e hospitalidade. Revista ide – psicanálise 
e cultura, v.31, n.47, Sociedade Brasileira de 
Psicanálise de São Paulo, São Paulo, 2008. 

POGGE, Thomas. Cosmopolitanism and sovereignity. 
Ethics, Chicago, v.103, n.1 (Oct. 1992), p.48-75, The 
University of Chicago Press, 1992. Disponível em: 
<http://www.jstor.org/stable/2381495>. Acesso em: 
12 mar. 2010. 

SAYAD, Abdelmalek. A imigração ou os paradoxos 
da alteridade. Tradução de Cristina Murachco. São 
Paulo: Edusp, 1998.

SCHMITT, Carl. El nomos de la tierra: en el Derecho 
de Gentes del “Ius publicum europaeum”. Tradução 
de Dora Schilling. Granada: Editorial Comares, 2002.

SCHMITT, Carl. O conceito do político. Tradução de 
Alvaro L. M. Valls. Petrópolis: Vozes, 1992.

TERRY, Donald. Las remesas como instrumento 
de desarrollo. Unidos por las Migraciones. Madrid: 
SEGIB, 2006.

THOMAS, Holl i .  Cosmopoli tan sovereignty. 
A U S T R A L A S I A N  P O L I T I C A L  S T U D I E S 
ASSOCIATION CONFERENCE. University of 
Adelaide, 29th September – 1st October, 2004. 
Paper...

TORAN, Rosa. Los campos de concentración 
nazis: palabras contra el olvido. Barcelona: Editorial 
Península, 2005.

UNIÃO EUROPEIA. Regresso de nacionais de 
países terceiros em situação irregular. Diretiva do 
Parlamento Europeu e do Conselho A6-0339/2007. 
Disponível em: <http://www.europarl.europa.eu/>. 
Acesso em: 23 mar. 2010.



266 Emancipação, Ponta Grossa, 11(2): 253-266, 2011. Disponível em <http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao>

Carlos Enrique Ruiz FERREIRA

Outros:
Declaração de Piriápolis Migrações: um mundo 
sem muros com desenvolvimento sustentável 
para todas e todos. A Declaração foi resultado 
dos trabalhos movimentos e organizações sociais 
Ibero-Americanos nos marcos da XVI Cumbre 
Iberoameriana de Jefes de Estado y de Gobierno, 
Montevideo, Noviembre de 2006. Disponível em: 
http://www.encuentrocivicoiberoamericano.org/fi les/
Declaracion_de_Piriapolis.pdf 

Documento “Nossas vozes, nossos direitos, por 
um mundo sem muros…”. Produzido por uma série 
de movimentos sociais, nacionais e transnacionais 
por ocasião da Marcha do Dia Internacional do 
Imigrante em 2008. Disponível em: http://www.
pastoraldomigrante.org.br/index.php?option=com_co
ntent&view=article&id=271:nossas-vozes-nossos-
direitos-por-um-mundo-sem-muros. 


