
O Véu que (Des) Cobre a Comunidade Árabe-Muçulmana de Florianópolis

Cláudia Voigt Espínola 

A comunidade muçulmana de Florianópolis conta com pouco mais de sessenta

famílias  praticantes  dentre  os  quais  quase  todos  são  imigrantes  ou  descentes  de

Palestinos e Libaneses. Esses e outros dados vinculando a cidade e o Islamismo estão

presentes na produção “O Véu que (Des) Cobre a Comunidade Árabe-Muçulmana de

Florianópolis” de autoria de Cláudia Voigt  Espínola.  O texto em questão compõe o

sexto  capítulo  da  Tese  de  Doutorado  da  pesquisadora,  defendida  em 2005 na  Pós-

Graduação de Antropologia Social da Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). 

O  título  do  artigo  e  o  jogo  de  ambigüidades  utilizados  nele  rapidamente

evidenciam a premissa da autora. Em muitos contextos, o uso do véu caracteriza uma

escolha religiosa, ele é o símbolo do Islã e, por essa razão é um elemento que carrega

diversos significados. O mais disseminados deles é o desejo de preservar o corpo da

mulher através do recato: ela deve cobrir-se para evitar olhares sobre si, o desejo dos

homens e o pecado. Já no espaço de investigação de Espínola, a presença do véu sobre

os  corpos  das  mulheres  não  apenas  tem  a  função  de  cobri-las:  ele  descobre  a

comunidade e suas escolhas étnicas, religiosas e políticas. Ele é o objeto através do qual

a  antropóloga  penetra  o  pequeno  grupo  de  muçulmanos  de  Florianópolis  e  procura

compreender academicamente seus sistemas de valores, crenças e afetos. 

A autora dedica parte do artigo a explicações sobre as mudanças que levaram a

propagação  do  uso  do  véu  entre  as  muçulmanas  de  Florianópolis,  mas  antes  disso

levanta alguns itens sobre o tema que merecem ser mencionados. O primeiro deles é a

não-obrigatoriedade da prática do véu visto que este hábito existiu (ou não) e tomou

variadas formas ao longo da história do Islamismo e nas mais variadas localidades onde

foi exercido. Ele deveria, portanto, ser colocado na categoria de atos sunna: desejáveis,

mas não obrigatórios,  diferentemente das ações  wajib que são obrigatórias,  como os

horários das cinco orações diárias. 

Além  disso,  Espínola  combate  o  argumento  de  que  o  véu  é  apenas  uma

ferramenta para afirmações reiteradas de machismo com dois recursos. Um deles diz



respeito ao comentário das próprias mulheres sobre o tema, elas acreditam que os países

onde o véu é uma obrigatoriedade não são verdadeiramente muçulmanos:

“Todas  as  mulheres  entrevistadas  foram  unânimes  em  afirmar  que  os  países  que

reprimem as mulheres, obrigando-as entre outras coisas a cobrir-se inteiramente ou a usar o véu,

não são países que seguem de fato o Alcorão. Ao estilo de muitas feministas do mundo árabe,

adotam a posição de ressaltar os avanços que o Islã concedeu às mulheres na Península Arábica

na  época  do  Profeta,  dando  às  mulheres  direitos  nunca  antes  atingidos:  como  direito  à

individualidade, educação e instrução, direito de contratar e de se divorciar.” (Espínola, 2005;

p.102)

As transformações trazidas pelo Islamismo acerca do lugar social ocupado pela

mulher na sociedade também se relaciona com o segundo recurso levantado pela autora.

O véu não é uma ferramenta de opressão que marcaria uma oposição entre a plenitude

de direitos sexuais e amorosos masculinos e a total negação feminina, ele só é portado

fora  de  casa  e  quando  diante  de  pessoas  que  não  sejam  familiares.  No  ambiente

doméstico,  as mulheres possuem todas as prerrogativas que os homens,  devendo ser

satisfeitas sob a ameaça de um possível divórcio iniciado pela esposa caso o marido não

possa ter relações sexuais satisfatórias com ela. 

No que concerne as alterações  que levaram a presença expandida do véu em

Florianópolis, a mais fundamental dela foram os acontecimentos do 11 de setembro de

2001,  a  repercussão  midiática sobre  eles  e,  por  conseguinte,  o comportamento mais

atento  e  por  vezes  hostil  direcionado  aos  muçulmanos  da  cidade.  A  partir  deste

momento, “as mulheres iniciaram de forma coletiva o uso do véu.” (ibden, p.104) sob a

justificativa de ordem religiosa de que sempre desejaram fazê-lo como um ato de fé

permanente. Ademais, o contexto político oferece outro elemento para compreender a

mudança: 

“(...) para as mulheres, os acontecimentos mundiais como o 11 de setembro, ou demais

atentados terroristas em vários países, foram disseminando uma visão negativa tanto da religião

islâmica quanto dos povos que a praticam. As expressões que associam diretamente o Islã e atos

terroristas e suicidas são comuns na mídia. O uso do véu foi a forma encontrada para reafirmar

uma etnicidade frente ao exterior (...) preconceituoso.” (ibden, p.106)



 Essa  transformação  com  um  determinado  marco  temporal  levanta  outras

questões  sobre  a  presença  do véu.  Ele é  usualmente  utilizado para  a  mulher  passar

despercebida, contudo, em Florianópolis, pelo fato da comunidade ser bastante reduzida

e haver pouco conhecimento sobre a religião Islâmica no Brasil, o seu uso provocava o

efeito inverso; causava espanto e curiosidade e, por isso muitos olhares sobre aquelas

que o portavam. Ou seja, como o efeito real era inverso ao desejado e grande parte das

mulheres não usava o véu antes dos acontecimentos de 2001. 

Essa ausência está bem demarcada desde as primeiras levas migratórias para o

país, o desejo dos muçulmanos era de encontrar semelhanças com os nativos, “(...) não

queriam ser reconhecidos pela diferença e sim pelos elementos integradores” (ibden,

p.103),  guardando  para  os  espaços  privados  os  cultos  e  hábitos  que  poderiam  ser

considerados exóticos.  

A ruptura com está lógica  é  bastante recente e  frisa o aspecto  ideológico da

escolha  pelo  Islã  através  do uso do  véu.  Ele  não é  apenas  uma vestimenta,  é  uma

escolha entre o mundo Ocidental e o Islã, uma decisão de optar por este ou aquele modo

de vida e sistema de valores. 

Irene Niskier

 


