
Observando o Islã em São Paulo – Nascidos e Revertidos ao Islã

Francirosy Campos Barbosa Ferreira 

Francirosy Campos Barbosa Ferreira é a autora do artigo “Observando o Islã em

São Paulo – Nascidos e Revertidos ao Islã” publicado no livro “Muçulmanos no Brasil

– Comunidades, Instituições e Identidades”, cujo conteúdo é todo formado por textos de

acadêmicos brasileiros  que se debruçaram sobre a temática muçulmana.  No que diz

respeito apenas a Francirosy, a pesquisadora é formada em Ciências Sociais pela USP,

mestra e doutora em Antropologia pela mesma Universidade. Foi professora da pós-

graduação  da  UNICAMP  e  atualmente  compõe  o  quadro  docente  da  Faculdade  de

Filosofia, Ciências e Letras de Ribeirão Preto. Suas principais linhas de pesquisa são a

Antropologia  da  Performance,  Antropologia  Visual  e  Religião  Islâmica,  na  qual  se

destaca o interesse pela figura da mulher inserida nessa cultura. 

  

Em um primeiro momento,  a autora dedica-se a compor um panorama geral,

contemporâneo  e  histórico,  da  presença  de muçulmanos no  estado  de  São Paulo:  a

criação  de  mesquitas  e  espaços  de  sociabilidade,  as  diferentes  origens  dos

freqüentadores, as aproximações e afastamentos entre os variados grupos. A estimativa

é de que haja atualmente algo em torno de 30.000 famílias muçulmanas em São Paulo.

Um  interessante  dado  informado  pelo  texto  é  a  data  de  fundação  da  primeira

organização  muçulmana no  Brasil,  localizada  em São  Paulo  capital,  inaugurada  em

1927 por imigrantes palestinos que sentiram a necessidade de criar para si um lugar

onde pudessem discutir  questões  da  comunidade,  orar  e  se informar  das  novidades.

Surgiu  assim,  a  Sociedade  Beneficente  Muçulmana  Palestina  que  logo  em  1929

suprimiu o termo “palestina” de seu nome para estimular a inserção de outros povos.

Rapidamente surgiu o desejo de erguer uma mesquita, o que se realizou no ano de 1946

e ganhou o título de Mesquita Brasil, a primeira a ser construída no país. 

Em seguida, Francirosy explicita as razões que a levaram a escolher a cidade de

São Bernardo do Campo como ponto central de sua pesquisa, tanto para o artigo como

para sua tese de mestrado focada na mesma localidade:



“(...)  considerei  interessante  investir  em São  Bernardo  do  Campo,  porque,  de certa

forma, senti que lá havia mais do que uma (re) aproximação com o Islã. Tratava-se, à primeira

vista,  de  uma  comunidade  que  aparentava  certo  tradicionalismo:  mulheres  de  véu,  escola

islâmica,  muçulmanos  morando  próximos  a  mesquita,  homens  de  barba  (usual  entre

muçulmanos devotos) e, principalmente, a oração de sexta-feira, repleta de homens, mulheres e

crianças.” (Ferreira, 2013; p.120 e 121)

Ademais, é frisada outra particularidade de SBC: a comunidade muçulmana não

está  restrita  aos  ‘revertidos’  da  cidade  e  imigrantes  que  lá  residem,  a  mesquita  é

igualmente  freqüentada  por  pessoas  de  outras  cidades,  estados  e  até  países.  Nesse

sentido, “(...) a noção de comunidade se mistura à de sociedade, muito mais complexa e

abrangente.”  (ibden,  p.119)  Há  também o  detalhe  de  que  SBC é  considerada  uma

“extensão de sua cidade natal” (ibden, p.125) pela maioria imigrante, a de libaneses. A

cidade possui filiais do Centro de Divulgação do Islam para a América Latina (CDIAL),

responsável  pela  edição  de  diversas  revistas  e  publicações  dedicadas  ao  público

muçulmano,  e  da  WAMY,  uma  ONG  cuja  atuação  está  direcionada  aos  jovens

muçulmanos, através de programas sociais e educativos. 

Para além do aspecto expositivo do texto, a autora problematiza a relação entre

muçulmanos árabes de nascimento e brasileiros ‘revertidos’. A metodologia empregada

foi entrar em contato com muçulmanos, sejam eles árabes ou não, por meio de uma

comunidade  virtual  na  rede  social  Orkut.  Apresentando-se  como  pesquisadora,

explicava a necessidade de descobrir como se equilibravam (ou não) as tensões entre os

diferentes “tipos” de muçulmanos. As respostas obtidas foram muito variadas, mas o

elemento  mais  mencionado  nos  depoimentos  foi  a  existência  de  preconceito,  tanto

contra o árabe como contra o brasileiro, o que suscitou um debate mais amplo sobre a

pureza  das  práticas  religiosas.  Em  outras  palavras,  o  pertencimento  a  uma  cultura

anterior, no caso a árabe, seria responsável pela contaminação do Islã com hábitos que

não condizem com ele. 

O que não foi levantado pelos depoentes é que o brasileiro ‘revertido’ também

possui uma bagagem cultural que, independente de seu nível de comprometimento com

a religião, irá interferir em como ele se posiciona perante ela. 



Por outro lado, a comunidade muçulmana ainda é majoritariamente árabe em

quase todas as localidades brasileiras e, além de compor os grupos de liderança, têm a

vantagem  lingüística  de  dominarem  o  idioma  árabe  (no  qual  o  Alcorão  é  escrito),

enquanto os brasileiros em sua maioria o desconhecem. Este configura um mecanismo

de exclusão bastante comum, assim como a exclusão daqueles que se ‘revertem’ ao Islã

para poder se casar com mulheres muçulmanas; ato muito mal visto pela comunidade

em geral. 

Por fim, é válido ressaltar a preocupação da autora de expor, não só a pesquisa

em si  e  seus  resultados,  mas  suas  angústias  enquanto  pesquisadora  em campo,  as

sensações  ao  adentrar  as  mesquitas,  o  contato  com os  entrevistados.  Em suma,  os

elementos subjetivos que norteiam e motivam a prática do trabalho acadêmico. 

Irene Niskier


