
Presença do Islã em Belo Horizonte – Aspectos da Vida Religiosa da Sociedade

Beneficente Muçulmana de Minas Gerais

Edmar Avelar de Sena

O artigo “Presença do Islã em Belo Horizonte – Aspectos da Vida Religiosa da

Sociedade Beneficente Muçulmana de Minas Gerais” tem em seu título uma síntese da

proposta  de  conteúdo  defendida  por  seu  autor,  o  mineiro  Edmar  Avelar  de  Sena.

Professor da pós-graduação em Antropologia da Religião e da graduação em Direito da

PUC-Minas,  Edmar  é  também  membro  do  corpo  editorial  do  periódico  Vox  e

coordenador  da  pesquisa  Catolicismo Mineiro e  o  golpe  civil-militar  de 1964:  Belo

Horizonte e Juiz de Fora. Ainda sobre o artigo, ele é baseado no trabalho de campo do

pesquisador,  o  texto  é  um  relato  etnográfico  da  realidade  do  pequeno  grupo  de

muçulmanos residentes em Belo Horizonte. 

  

O  fio  condutor  da  publicação  é  a  transformação  ocorrida  (e  ainda  em

movimento) do perfil dos frequentadores da Mesquita. Inicialmente, a comunidade era

formada  basicamente  por  imigrantes  sírios  e  libaneses  que  aportaram  em  terras

brasileiras após a Segunda Grande Guerra e que fundaram a Sociedade Beneficente em

1962 com a intenção de permanecer no país para refazer suas finanças e retornar ao país

de origem. Não estava presente nestes imigrantes o desejo de divulgar o Islã ou de fazer

qualquer tipo de pregação religiosa: “A ideia original era preservar hábitos e costumes,

assim  como  a  história  e  a  identidade,  mas  sem  nenhuma  pretensão  de  divulgar  a

religião.” (SENA, 2013; p.170). No ano de 1991 a obra da Mesquita foi concluída e os

poucos estrangeiros  que  se  reuniam em uma sala  sobre  uma loja de  departamentos

ganharam visibilidade ao ocupar um espaço próprio em evidência na cidade. 

  

A partir  deste momento,  ocorreram duas levas de conversões  centrais  para o

autor. E de vital importância é o marco que as separa: os atentados às Torres Gêmeas

em 11 de setembro de 2001. A explicação básica é a de que entre os anos de 1991 e

2000 o Islã não era, no Brasil e no mundo, uma religião de grande presença midiática,

havia pouco conhecimento e interesse sobre ela, o que mudou completamente após 2001

e  gerou  novas  razões  para  a  escolha  pelo  Islã.  O  convertido  Ismael  tornou-se



muçulmano  em 1983  motivado  por  leituras  feitas  em particular  após  comprar,  por

interesse próprio livros sobre a religião. 

Outro caso interessante é o de José, brasileiro convertido desde 1974. Seu relato

demonstra de forma veemente a vinculação que é feita entre muçulmanos e árabes no

Brasil, tema que será abordado em breve, e o peso dos eventos do 11 de setembro até

mesmo para aqueles que já haviam escolhido professar a fé islâmica anteriormente: 

“(...) eu comprei o Corão e nem pensei em mesquita porque, eu tinha na cabeça

que aqui no Brasil só seguia o islamismo os árabes (...). Mas aí veio aquele troço de

Nova Iorque, a torre, o atentado, quando veio aquele atentado eu me lembrei: pronto,

agora o serviço secreto americano vai perseguir o muçulmano em tudo o que é lugar e

como eu sou muçulmano eu sou um soldado da Jihad, agora eu vou me apresentar na

mesquita.” (SENA, 2013; p.174)

Após  os  atentados  em  Nova  Iorque,  as  razões  pelas  quais  brasileiros  se

converteram ao Islã mudaram profundamente devido à maior visibilidade que a religião

ganhou na sociedade em geral. Os novos membros são reconhecidos por serem atores de

um  rompimento  identitário:  eles  abrem  mão  de  uma  realidade  cultural  e  de  uma

determinada visão de mundo para uma completamente nova e desafiadora. Nos relatos

das famílias dos convertidos são freqüentes menções ao seu novo estilo de vida, com

hábitos  mais  regrados,  poucos  amigos  e  ausência  de  festas  e  álcool.  Os  próprios

convertidos ressaltam como razões que os levaram a se tornar muçulmanos a clareza, a

lógica e a racionalidade desta religião. (SENA, 2013; p.179)

É curioso perceber que este segundo momento de conversões é marcado pela

presença  de  jovens  entre  17  e  23  e  que  são  eles  os  responsáveis  por  atrair  novos

membros e fazer a divulgação do Islã. 

Por fim, o autor afirma baseado no parecer de outra pesquisadora, que “(...) a

divergência maior nas comunidades muçulmanas gira  em torno de uma oposição ao

chamado arabismo.” (SENA, 2013; p.187). O que se percebe na prática é que o grupo

crescente  de  muçulmanos  convertidos  em  Belo  Horizonte  não  possui  identificação

étnica com a cultura árabe, a referência primeira da maioria dos nascidos muçulmanos



na  cidade.  Esta  tensão  é  fruto  de  uma  mudança  no  perfil  dos  participantes  da

comunidade, primordialmente apenas composta por árabes  e descentes,  configurando

uma  fase  transitória  e,  que  a  médio  e  longo  prazo  poderão  suscitar  outros

questionamentos identitários sobre a dinâmica do conjunto.

Irene Niskier

  


