
1 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE SANTA MARIA 

CENTRO DE CIÊNCIAS SOCIAIS E HUMANAS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

LINHA MÍDIA E IDENTIDADES CONTEMPORÂNEAS 
 

 

 
 

MÍDIAS E MIGRAÇÕES: A REPRESENTAÇÃO DE SI E A 

REPRESENTAÇÃO MIDIÁTICA DA IDENTIDADE SENEGALESA EM 

DIÁSPORA 

 

 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 

 

NATHÁLIA DREY COSTA 

 

 

 

 

SANTA MARIA, RS 

2017 

 



2 

 

Nathália Drey Costa 

 

 

 

 

MÍDIAS E MIGRAÇÕES: A REPRESENTAÇÃO DE SI E A 

REPRESENTAÇÃO MIDIÁTICA DA IDENTIDADE SENEGALESA EM 

DIÁSPORA 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao curso de Mestrado do 

Programa de Pós-Graduação em Comunicação 

Midiática da Universidade Federal de Santa Maria 

(UFSM, RS), como requisito parcial para a 

obtenção do grau de Mestre em Comunicação. 

 

 

Orientadora: Drª. Liliane Dutra Brignol 

 

 

 

Santa Maria, RS 

2017 

 



3 

 

FOLHA DE APROVAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

RESUMO 

 

 

MÍDIAS E MIGRAÇÕES: A REPRESENTAÇÃO DE SI E A 

REPRESENTAÇÃO MIDIÁTICA DA IDENTIDADE SENEGALESA EM 

DIÁSPORA 

 

AUTORA: Nathália Drey Costa 

ORIENTADORA: Dra. Liliane Dutra Brignol 

 

Esta dissertação se propôs a investigar a autorrepresentação da identidade senegalesa 

em diáspora a partir dos usos sociais da internet por sujeitos migrantes no contexto 

brasileiro contemporâneo. Buscamos compreender os novos fluxos migratórios 

ambientados no Brasil e as representações midiáticas através de um percurso teórico-

metodológico acerca das noções de usos sociais dos meios (neste caso, da internet), 

além das conceituações a respeito de identidade/diferença, representações e migrações 

(a partir do aporte teórico dos estudos culturais britânicos e latino-americanos). 

Realizamos uma combinação de procedimentos metodológicos que possibilitassem a 

aproximação ao sujeito migrante combinando entrevistas presenciais com a observação 

online dos perfis desses migrantes na rede social online Facebook (por ser a plataforma 

digital que, segundo nossa observação exploratória, é a mais usada pelos migrantes), 

focando na autorrepresentação das identidades senegalesas em diáspora. Diante desses 

dois eixos de observação a respeito da representação da identidade senegalesa em 

diáspora, buscamos refletir sobre a apropriação do espaço midiático pelos migrantes, 

bem como a criação de novos espaços de mídia. Sendo assim, desenvolvemos como 

hipótese a noção de que a representação da identidade senegalesa pode levar tanto à 

manutenção de estereótipos baseados nas diferenças (culturais, étnicas, religiosas, entre 

outras) quanto à promoção de aproximações interculturais que superem alguns 

problemas ligados à cidadania. Através desta pesquisa, identificamos categorias de 

representação (através das entrevistas e observações) que geraram reflexões a respeito 

da relação entre a webdiáspora e a autorrepresentação da identidade senegalesa em 

experiência migratória. 

 

Palavras-chave: migrações; representação midiática; Senegal; webdiáspora; usos 

sociais dos meios; identidades.  

 



5 

 

ABSTRACT 

 

 

MEDIA AND MIGRATION: REPRESENTATION AND MIDIATIC 

REPRESENTATION OF SENEGALESE IDENTITY IN DIASPORE 

 

AUTHOR: Nathália Drey Costa 

SUPERVISOR: Dr. Liliane Dutra Brignol 
 

This dissertation is an investigation into the self-representation of Senegalese diasporic 

identity through the social uses of the internet by migrating subjects in contemporary 

Brazil. It aims to comprehend the new migration flows into Brazil and the media 

representations thereof by means of a theoretical and methodological framework that 

draws on notions of the social uses of media (viz. the internet) as well as on 

conceptualisations on identity/difference, representation, and migration (within the 

theoretical framework of British and Latin American cultural studies). This study uses 

methodological tools that allow for direct contact with migrating subjects by combining 

in-person interviews with the observation of their profiles on a social network (namely 

Facebook, as this was the most used platform identified during the exploratory stage of 

this research) and focuses on the self-representation of Senegalese diasporic identities. 

Based on two such aspects of observation in terms of the representation of Senegalese 

diasporic identity, what follows is a reflection on the appropriation of media space by 

migrants as well as on the creation of new ones. The main uses that subjects make of the 

internet via social networks are thus: educational, such as for learning Portuguese and 

studying the legislation by means of apps or for sharing information about the African 

continent; supportive, overcoming physical barriers and reaching migrants’ networks all 

over the country that converge online through social networks; and mediatic, inasmuch 

as it fills the gaps left by traditional media in reference to their products about 

Senegalese migration. The latter of which is evidence of the creation of networks that 

will frequently transcend the disclosure of information by traditional media, ultimately 

generating a constant use of the internet to share diverse information, therefore 

complementing the web diaspora of Senegalese living in Brazil. 

 

Keywords: migrations; Media representation; Senegal; Webdiaspore; Social uses of the 

media; Identities; 

 

 



6 

 

LISTA DE IMAGENS 

 

Imagem 1.: Printscream do perfil pessoal de Mame (Serigne Toure)  na rede 

social online Facebook..................................................................................................112 

Imagem 2.: Printscream do perfil pessoal de Cher (Cheic) na rede social online 

Facebook........................................................................................................................117 

Imagem 3.: Printscrean de postagem publicada pelo entrevistado 

Cher...............................................................................................................................144 

Imagem 4.: Printscrean de publicação da página Senegal, Ser Negão, Ser Legal, 

referenciando publicação midiática no jornal Folha de Caxias, em maio de 

2016...............................................................................................................................145 

Imagem 5.: Printscrean de publicação da página SeneBrasilTV. Entrevista com 

Omar Mourid, publicada em vídeo, na página do Facebook do canal criado por 

Mame.............................................................................................................................146 

Imagem 6.: Printscrean de publicação da página Senegal, Ser Negão, Ser Legal, 

junho de 2016................................................................................................................147 

Imagem 7.: Detalhe do Monumento do Imigrante, sediado em Caxias do Sul 

(RS). Foto de Roque Oliveira. Fonte: Internet..............................................................148 

Imagem 8.: Printscrean de publicação da página da Associação dos Senegaleses 

de Porto Alegre sobre a apreensão de mercadorias de vendedores senegaleses no centro 

de Santa Maria (RS)......................................................................................................151 

Imagem 9.: Printscrean dos comentários efetivados na publicação do vídeo da 

apreensão de mercadorias de senegaleses em Santa Maria, em 2016...........................152 

Imagem 10.: Printscrean do vídeo republicado por Mame na página SeneBrasil 

TV...................................................................................................................................153 

Imagem 11.: Printscream de publicação compartilhada por Cher em outubro de 

2016...............................................................................................................................155 

Imagem 12.: Printscream de publicação compartilhada por Mame..................156 

Imagem 13.: Printscream de publicação veiculada por Diop2 em novembro de 

2016, às vésperas da celebração religiosa do Grand Magal..........................................157 

Imagem 14.: Printscream de perfil pessoal de Diop2 na rede social online 

Facebook.......................................................................................................................158 

Imagem 15.: Printscream de publicação veiculada por Mame durante os jogos 

olímpicos do Rio de Janeiro, Brasil...............................................................................159 

Imagem 16.: Printscream de vídeo veiculado na página SeneBrasil TV, com 

uma entrevista com brasileiro sobre a conversão à religião islâmica............................161 

Imagem 17.: Printscream de publicação compartilhada por Mame em seu perfil 

pessoal...........................................................................................................................162 

Imagem 17.: Printscream de vídeo veiculado por Cher na página Senegal, Ser 

Negão, Ser Legal...........................................................................................................163 

 

 

 



7 

 

SUMÁRIO 
 

 
 

INTRODUÇÃO....................................................................................................9 

 
 

1. IDENTIDADES EM DIÁSPORA E MIGRAÇÕES 

CONTEMPORÂNEAS.............................................................................. 21  
 

1.1 Identidades, diferenças, alteridades e globalizações........................ 21 

1.2 Identidades e diásporas africanas..................................................... 39 

1.3 Migrações senegaleses contemporâneas em direção ao Brasil.........48 

 
 
 

2. MIGRAÇÕES, USOS SOCIAIS DOS MEIOS E REPRESENTAÇÕES 

MIDIÁTICAS...............................................................................................61 
 

2.1 Usos sociais dos meios e processos migratórios: redes e webdiáspora 

.................................................................................................................61 
2.2 Entre as representações e as autorrepresentações midiáticas das 

migrações................................................................................................ 70  
 
 

3. CONSTRUÇÃO DO PERCURSO METODOLÓGICO: ENTRE 

REPRESENTAÇÕES E USOS SOCIAIS DAS MÍDIAS........................86 

 

3.1 Percurso teórico-metodológico:usos sociais e perspectiva 

qualitativa...........................................................................................86 

3.2 Procedimento multimetodológico: as várias etapas da pesquisa 

qualitativa ..........................................................................................91 

3.3 Pesquisa exploratória: reconhecendo o terreno de pesquisa 

............................................................................................................93 

3.4 Pesquisa empírica: ida a campo.........................................................96 

3.4.1 Entrevistas e critérios de seleção dos entrevistados.........98 

3.5 Observação online........................................................................... 103 
 
 
 

4. AUTORREPRESENTAÇÕES MIDIÁTICAS DA IDENTIDADE 

SENEGALESA EM DIÁSPORA.............................................................105 

 

4.1 Observação exploratória: algumas impressões iniciais...................105 

4.2 Quem são eles?................................................................................112 

 4.2.1 Um olhar brasileiro sobre o Grand Magal senegalês........127 



8 

 

4.3 O que eles dizem?............................................................................130 

4.4 O que eles publicam?.......................................................................146 

4.3 Apontamentos sobre representações midiáticas da identidade 

senegalesa em diáspora (webdiáspora, usos sociais e 

autorrepresentação)................................................................................168 

 

 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS..............................................................181 

 

 

6 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS..............................................185 

 

 

7 APÊNDICES........................................................................................192 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

INTRODUÇÃO 

 

As televisões do mundo reproduzem uma mesma imagem com frequência: seres 

humanos amontoados em barcos precários, com rostos que em sua maioria trazem 

feições negras e pardas, explicitando em suas expressões a busca por trabalho em países 

da Europa e América do Norte. O imaginário a respeito da migração é povoado destes 

sentidos que pressupõem sujeitos famintos, munidos apenas de sonhos, esperançosos de 

novas e melhores oportunidades de vida e trabalho. Nos países “desenvolvidos1”, 

fronteiras fechadas, políticas migratórias conservadoras e restritas; nos países 

desassistidos pelo capitalismo mundial (em termos de enriquecimento material e 

financeiro), grupos de cidadãos que decidem migrar e que já idealizam uma vida fora do 

círculo de seu país de nascimento.      

 Embora possa ser considerado um fenômeno tão antigo quanto à formação dos 

Estados-Nação (BADET; COGO, 2013), as migrações (considerando os deslocamentos 

do homem e sua mobilidade territorial desde a antiguidade das civilizações e na pré-

história, com os princípios do nomadismo), por sua vez, não se resumem apenas à busca 

de africanos, asiáticos e latino-americanos por espaço em territórios europeu e norte-

americano, por exemplo. As migrações2 correspondem tanto aos deslocamentos 

                                                           
1 Apesar da adoção recente ao termo “países em desenvolvimento”, ao invés do termo “países 

subdesenvolvidos”, o que se encontra na lógica global, hoje, é uma imposição da pobreza aos países que 

não conseguem atingir o nível de desenvolvimento financeiro daqueles que outrora colonizaram e 

impuseram suas leis internacionais de trabalho, de pensamento e de exploração. Como diz Milton Santos 

(2000), são os países subdesenvolvidos aqueles expostos às três condições de pobreza: incluída (às vezes, 

sazonal), a pobreza na marginalidade e a pobreza estrutural (essa última, adequada ao viés globalizada, 

sendo, em outras palavras, uma dívida social estabelecida em níveis internacionais e globalizada – ou a 

“produção globalizada da pobreza”). 

 
2 Neste trabalho, optamos pelo uso do termo migrações ao invés de imigrações. A escolha é referente à 

preocupação com uma noção de mobilidade humana que contemple os muitos sentidos e motivos para se 

migrar, para além do estabelecimento de residência fixa em um território diferente do local de 

nascimento. Assim, como nos apontam Huertas, Gutiérrez e Cogo (2008), a escolha pelo termo se dá 

através da aproximação com a “(...) realidad actual, em la que el tránsito de los ciudadanos, el ir y venir 

de las personas por motivos diversos (de estúdios, profesionales, en búsqueda de experiências, etc), es un 

fenómeno em continuo crescimiento. De hecho, es una consecuencia más de la globalización, por la que 

cada vez con más frecuencia puede acabar convirtiéndose un país de destino en un espacio de estancia 

transitoria o provisional. En cambio, la expresión inmigración apela a un movimiento en una única 

dirección cuya finalidad es la de establecerse en otro lugar por largo tiempo, situación poco habitual en la 

actualidad”, (COGO;GUTIÉRREZ; HUERTAS, 2008, p. 13). 



10 

 

humanos em territórios nacionais (as chamadas migrações internas) quanto em espaços 

transacionais. De acordo com o Guia das Migrações Transacionais (2013), ainda que o 

número de migrantes não tenha aumentado percentualmente em relação à população 

mundial, estima-se que, até 2050, serão mais de 405 milhões de migrantes vivendo em 

experiência migratória pelo mundo.       

 Percebe-se, no âmbito da mobilidade humana, um caminho que define as 

migrações contemporâneas como espaços que também interagem entre países do eixo 

Sul-Sul, reflexo que nos leva a relacionar a migração a fluxos mais complexos e 

dinâmicos do que os já tradicionais destinos nos países do Norte global. As dinâmicas 

de formações das sociedades latino-americanas (com desenvolvimento e urbanização 

em níveis distintos entre países e localidades) são permeadas pelas movimentações 

humanas através das migrações. Ainda que exista no imaginário global a relação da 

migração como os deslocamentos do Sul ao Norte do mundo, percebe-se que a 

mobilidade humana não se restringe a esse eixo, respectivamente. Há muitas e variáveis 

possibilidades de deslocamento, ainda que convivamos com preconceitos interculturais, 

xenofobia e restrição de fronteiras em muitos países.     

 O fenômeno migratório de latino-americanos e africanos em direção ao Brasil, 

principalmente às regiões Sul e Sudeste do país, evidencia uma série de significados que 

ainda precisamos interpretar com nossas pesquisas. Precisamente, o fenômeno da 

migração senegalesa em direção ao Brasil desperta a atenção devido aos números que 

sinalizam para a chegada expressiva desses migrantes oriundos do Senegal (país situado 

na África Ocidental). Essa modalidade migratória se insere nesse contexto Sul-Sul, 

espaço no qual novos sentidos são produzidos enquanto esse modelo se consolida.

 Dados da Polícia Federal notificam que, em 10 anos, o número de migrantes 

internacionais no Brasil aumentou 160% (em 2015, 120 mil migrantes entraram no 

país)3. Relatório trimestral da Fundação de Economia e Estatística (FEE), de 2016, 

disponibilizou dados colhidos através do Ministério do Trabalho e Emprego brasileiro 

informando que, de 2011 a 2014, foram concedidas mais de 200 mil autorizações de 

                                                           
3 Informação retirada de: http://g1.globo.com/mundo/noticia/2016/06/em-10-anos-numero-de-imigrantes-

aumenta-160-no-brasil-diz-pf.html 



11 

 

trabalho a estrangeiros. Os dados também anunciam que as nacionalidades haitiana e 

boliviana são as com maior presença em território brasileiro. Já a presença de africanos 

(de diversos países do continente, mas, principalmente, do Senegal e Gana) também é 

considerável e mais informações reforçam que essa mesma presença, desde 2012, 

aumentou mais de 30 vezes.         

 Em toda a América Latina, de acordo com informações da Organização das 

Nações Unidas (ONU), há um milhão de migrantes internacionais em circulação no 

continente. A mobilidade humana, ainda que não tenha “aumentado”4 nos últimos anos, 

é um fenômeno tão antigo quanto à formação dos primeiros Estados-Nação (BADET; 

COGO, 2013), desenhando os territórios desde o nomandismo nas sociedades pré-

históricas, e, por conta de todos esses elementos, é um aspecto de suma importância 

para a compreensão da sociedade global. Ainda que vivamos em meio a fortes restrições 

e barreiras através de fronteiras imaginárias, de preconceito e rastros de xenofobia, a 

mobilidade humana se reconfigura e se adapta às condições atuais, permeando 

deslocamentos que vão para além do senso comum a respeito dos destinos. A migração, 

como uma experiência, ultrapassa a ideia generalizada de busca por melhores condições 

de vida materiais e financeiras - ela coloca em circulação diferentes culturas, hábitos, 

conflitos e tensionamentos, produzindo uma vasta interculturalidade a ser interpretada 

hoje. O sentido da migração Sul-Sul (BLANCO, 2006), na qual se encaixa o Brasil 

como destino, é um eixo a ser melhor compreendido no aspecto da mobilidade humana 

contemporânea.         

 No cenário da comunicação, com o advento das tecnologias digitais, a expansão 

dos meios e das mensagens pelos migrantes partilhadas provoca uma mudança e um 

novo contexto de migração – e de compreensão e imaginário do país escolhido como 

nova casa. Ao mesmo passo que as políticas restritivas e a crise humanitária de 

migrantes que tentam atravessar fronteiras na Europa e América do Norte ganham 

destaques em noticiários, os exemplos e a promessa em países como o Brasil também 

recebem certo destaque na mídia internacional, informações que, por sua vez, chegam 

                                                           
4 A Organização Internacional para as Migrações (OIM) estimou, em 2014, mais de 200 milhões de 

migrantes transacionais em fluxo humano pelo mundo (uma estimativa de 3% da população global). 



12 

 

aos migrantes em todo o mundo.  Números divulgados pela Polícia Federal à Agência 

EFE de Notícias informam que, de 2000 a 2012, a presença africana no Brasil aumentou 

em 30 vezes5. Dados divulgados pelo Alto Comissariado da ONU para Refugiados 

constatam que – de 2010 a 2013 – o crescimento do número de pedidos de refúgio no 

Brasil foi de 930%. Nessa fatia, os pedidos de refúgio por parte de senegaleses – no ano 

de 2014 – superam a casa dos dois mil. Porém, ainda é complicada a computação exata 

do número de migrantes senegaleses que chegam ao país devido à presença da situação 

irregular de alguns desses migrantes, mas, sabe-se que boa parte destes chega ao Brasil 

através da região Norte do país (em muitos casos por meio das ações de “coiotes6” que 

agenciam a vinda do Senegal ao Equador, do Equador ao Brasil).    

 A chegada – e a permanência – desses migrantes desperta a atenção e, 

consequentemente, passa a ser pauta recorrente em diferentes veículos midiáticos 

nacionais. Assim, esse fenômeno migratório contemporâneo “impôs”, não de forma 

arbitrária, mas, a partir das relações de convivência, que o Brasil debatesse racismo, 

xenofobia e interculturalidade entre seus próprios espaços. Sendo um país latino-

americano cuja formação inclui presenças migratórias desde a sua fundação enquanto 

Estado-Nação, o Brasil atual, portanto, discute a migração africana contemporânea, a 

mesma que desloca certezas modernas sobre fronteiras, identidade nacional e, também, 

sobre direitos humanos vinculados à questão migratória.    

 A migração africana em direção ao Brasil, inicialmente originária do período 

escravocrata (constitutiva da formação societária brasileira no período colonial) e, 

portanto, considerada enquanto um movimento migratório forçado7, é determinante na 

                                                           
5Disponível em: http://noticias.terra.com.br/brasil/imigracao-africana-no-brasil-aumenta-30-vezes-entre-

2000-e 2012. Acesso em 14/06/2015. 
6 Termo empregado para designar o agente que conduz os imigrantes pelas áreas de fronteira, mediante 

pagamento. 
7 A África ocupa 20% das terras emersas do mundo - durante as primeiras navegações europeias no 

período do mercantilismo, o continente foi alçado ao sistema mundial por meio de fortes relações de 

poder entre os povos africanos em contato com os europeus. Nesse período, os sentidos migratórios 

africanos (dentro do próprio continente) ocorriam, principalmente, de Leste a Oeste, para posteriormente 

serem mais centrados em direção ao Sul. A “África Negra” (como é conhecida a porção do continente 

abaixo do Saara) possuía contato com o continente europeu muito antes das navegações, por meio do 

comércio de escravos estabelecido pelos árabes, o povo que regia esse comércio. Nos séculos XV e XIV, 

porém, a rota de tráfico de africanos para as Américas constituiu um dos maiores movimentos 

populacionais da história e a maior migração por mar, antes da emigração dos próprios europeus para o 

http://noticias.terra.com.br/brasil/imigracao-africana-no-brasil-aumenta-30-vezes-entre-2000-e%202012,bcdedc77d62e5410VgnCLD2000000dc6eb0aRCRD.html
http://noticias.terra.com.br/brasil/imigracao-africana-no-brasil-aumenta-30-vezes-entre-2000-e%202012,bcdedc77d62e5410VgnCLD2000000dc6eb0aRCRD.html


13 

 

formação identitária dos povos que residem em solo brasileiro. Conforme aponta 

Pereira (2012), a história econômica do Brasil é calcada na dependência externa 

(período no qual o país representava a colônia portuguesa na América do Sul), no 

latifúndio e na escravidão. As sociedades africanas, em conflito e em guerra, 

costumavam comercializar os “vencidos” por meio do tráfico. A diferença estabelecida 

nesse comércio pelos europeus foi o de transformá-lo em um negócio internacional que 

promoveu uma considerável desorganização nas sociedades africanas (PEREIRA, 

2012). O fluxo de africanos em direção ao Brasil não se encerrou com o período 

colonial, cessada a venda e exploração de escravos. Prova disso é o contínuo fluxo de 

migrantes de origem africana que chegam ao Brasil anualmente.   

 O Brasil é formado por migrações de diversas nacionalidades que constituem 

polos diversos, oriundas de diferentes épocas (das primeiras navegações, passando pela 

escravidão e a migração forçada, até as migrações no período colonial e moderno 

brasileiro, com a vinda de mão-de-obra “livre” para ocupação em postos de trabalho na 

produção nacional). Sendo um país de dimensões continentais, os fluxos migratórios 

internos (entre regiões e estados brasileiros) e externos são distribuídos pelo território, 

representando um importante contexto econômico e social.    

 Assim, diante de um cenário internacional de globalização e reestruturação 

produtiva, o Brasil representa um país de imigração e emigração. A crise internacional 

que se desenrola com mais força desde 2008 também gerou um cenário de acirramento 

de fronteiras nos destinos tradicionais para migrantes (principalmente em direção aos 

países componentes da União Europeia, por exemplo). Entre os desdobramentos da 

crise, o fechamento de postos de trabalho formais e o aumento do repúdio aos migrantes 

em países onde esses índices de emprego sofreram redução.    

 As relações diplomáticas estabelecidas pelo Brasil com países em 

desenvolvimento nos últimos dez a doze anos também é uma característica que desponta 

neste cenário no qual se desenham novos fluxos migratórios. O Brasil não adere às 

políticas restritivas à vinda de migrantes, a exemplo do que ocorre em países na Europa 

e América do Norte, porém, ao mesmo tempo, carece de políticas públicas para 

                                                                                                                                                                          
continente americano e – consequentemente – o encerramento e decadência da rota do tráfico de escravos 

africanos (PEREIRA, 2012).  



14 

 

ampliação e garantia de direitos8 à população migrante, principalmente os de origem 

internacional e em situação de refúgio. Nesse caso, temos um país com aspectos mais 

favoráveis à vinda de migrantes, mas que ainda representam graves falhas no acúmulo 

sobre permanência9.         

 A migração, portanto, sofre interferência das novas tecnologias de informação e 

comunicação (TIC’s), bem como do acesso à internet - sua presença de forma mais 

massiva e decisiva no cenário internacional. Logo, os contatos estabelecidos com 

amigos e familiares dos migrantes, bem como o reconhecimento e a troca entre sujeitos 

de uma mesma nacionalidade que dividem experiência migratória, foram elementos 

potencializados a partir dos usos da internet. Assim, é bastante cara a nossa pesquisa 

compreender os usos sociais que os sujeitos migrantes fazem da internet no exercício de 

representar sua própria identidade em diáspora.     

 A representação das identidades em experiência diaspórica por parte da mídia 

tradicional já é bastante conhecida por meio de trabalhos anteriores (VAN DIJK, 2005; 

COGO, 2015; GRIMSON, 2011 - entre outros) que já apontavam que a noção a respeito 

do sujeito migrante é permeada por imaginários a respeito de pobreza, necessidade, 

xenofobia, ambientes propícios para a construção e manutenção de estereótipos. A 

                                                           
8 “É nesse sentido que o direito de imigrar denuncia a violência velada do Estado que situa a questão 

imigratória dentro da lógica da segurança nacional e do interesse econômico, exercidos na relação de 

biopoder do Estado. Dessa forma, um marco legal para política nacional de migrações deverá partir do 

pressuposto e reconhecimento de que o migrante é sujeito de direitos e que sua condição de 

vulnerabilidade deve merecer especial tratamento por parte do Estado”, (REDIN, 2015, p.138).  A citação 

de Redin (2015) refere-se, principalmente, ao contexto da lei da migração que tramitava até o ano passado 

no Senado brasileiro. A lei carecia de revisão dos eixos principais abordados durante a Conferência 

Nacional para Migração e Refúgio, realizada em 2014. Os eixos de diálogo estabelecidos, na época, 

foram: 1) igualdade de tratamento e acesso a serviços e direitos; 2) inserção social, econômica e 

produtiva; 3) cidadania cultural e reconhecimento da diversidade; 4) abordagem de violações de direitos e 

meios de prevenção e proteção; 5) participação social e cidadã, transparência e dados.  
9 Aprovado em dezembro de 2016, o projeto de lei 2.516/15 cria a Lei das Migrações em território 

brasileiro. A nova lei dispõe sobre os direitos e deveres do imigrante e do visitante, regula a sua entrada e 

estada no país e estabelece princípios e diretrizes sobre as políticas públicas para o migrante. O texto 

original do Senado sofreu mudanças, por isso o projeto deve passar por nova votação na Casa. Se 

aprovada, a lei deve substituir o Estatuto do Estrangeiro, de 1980, e revogar a Lei da Nacionalidade 

(818/49). De acordo com notícia divulgada pelo portal da Agência Brasil (EBC), a nova Lei das 

Migrações fornece a “garantia ao imigrante da condição de igualdade com os nacionais, a inviolabilidade 

do direito à vida, à liberdade, à igualdade, à segurança e à propriedade e o acesso aos serviços públicos de 

saúde e educação, bem como registro da documentação que permite ingresso no mercado de trabalho e 

direito à previdência social. Ao imigrante também será permitido exercer cargo, emprego e função 

pública, conforme definido em edital, excetuados aqueles reservados para brasileiro nato” (Informação 

retirada da notícia publicada pela Agência Brasil: http://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-

humanos/noticia/2016-12/nova-lei-de-migracoes-e-aprovada-pela-camara).   

http://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2016-12/nova-lei-de-migracoes-e-aprovada-pela-camara
http://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2016-12/nova-lei-de-migracoes-e-aprovada-pela-camara


15 

 

construção a respeito do “estrangeiro” como aquele que virá ao país (que é nosso) para 

roubar “nossos empregos” é permeada, ainda que sutilmente (em alguns casos), pelas 

nuances no texto midiático. Algumas observações, ao longo desta pesquisa, indicaram a 

mesma construção a respeito dos senegaleses no discurso midiático tradicional (com 

recursos fotográficos, textos inteiros sem referência ao sujeito, ênfase apenas nas pautas 

relacionadas a problemas econômicos ao se referir à situação da migração).  

 Com o avanço das tecnologias de informação e comunicação (TICs) e sua forte 

presença na experiência migratória transacional, abrem-se espaços para a construção de 

narrativas vindas dos próprios sujeitos, colocando em circulação questões referentes às 

identidades contemporâneas que precisam ser interpretadas em nossas pesquisas 

comunicacionais focadas na produção e consumo dos sujeitos.  Outro aspecto referente 

à comunicação e sua relação com os fenômenos migratórios diz respeito à construção de 

redes, em uma sociedade já denominada por alguns pesquisadores como a sociedade em 

rede (CASTELLS, 2007). Assim, a migração senegalesa no Brasil é representada em 

diferentes produtos midiáticos tradicionais, mas é, também, autorrepresentada pelos 

próprios migrantes em espaços de rede digitais, através da troca de experiências, de 

diálogo e de discussão sobre a própria mídia, todos elementos inseridos nos usos sociais 

feitos pelos sujeitos migrantes das mídias às quais os mesmos têm acesso.  

 Com relação a tudo que até então levantamos, pensamos que a identidade 

senegalesa se encontra, no atual contexto migratório, estabelecido no interior de uma 

relação entre o que os próprios migrantes experimentam e expressam de si em espaços 

on e off-line. A partir deste contexto, questionamos como se dá a representação da 

identidade senegalesa em diáspora a partir daquilo que é construído e expresso pelo 

próprio migrante, através de seus usos sociais da internet, tanto em relação às 

interpretações acerca de produções midiáticas tradicionais, quanto em relação às 

apropriações das mídias digitais feitas pelos sujeitos. Deste modo, buscamos entender se 

ocorrem – e como ocorrem – dinâmicas interculturais e intraculturais na representação 

da identidade migrante durante experiência migratória – bem como se essas dinâmicas 

contribuem para representações positivas e vínculos de cidadania ou para o reforço de 

estereótipos.  



16 

 

O objetivo geral desta dissertação10 elaborada no Programa de Pós-Graduação 

em Comunicação da Universidade Federal de Santa Maria (POSCOM-UFSM) foi 

investigar a autorrepresentação da identidade senegalesa em diáspora a partir dos usos 

sociais da internet por sujeitos migrantes no contexto brasileiro contemporâneo. Por sua 

vez, os objetivos específicos, propuseram-se, com este trabalho: 1) compreender os 

novos fluxos migratórios ambientados no Brasil a partir da representação midiática; 2) 

estabelecer um mapa conceitual a partir da perspectiva dos usos sociais dos meios, bem 

como das noções a respeito das identidades em diáspora, autorrepresentações, 

representação e migrações contemporâneas; 3) desenvolver dinâmicas de aproximação 

com os sujeitos migrantes para a construção do percurso metodológico desenvolvido 

para este trabalho; 4) identificar possíveis conflitos e alinhamentos entre as 

representações possíveis de temáticas entre os usos sociais dos sujeitos da internet (rede 

social online) e as suas perspectivas expressas por meio das entrevistas realizadas com 

os colaboradores desta pesquisa. Assim, procuramos desenvolver um percurso teórico-

metodológico acerca das noções de usos sociais dos meios (neste caso, da internet), 

além das conceituações a respeito de identidade/diferença, representações e migrações 

(ambientados no aporte teórico dos estudos culturais britânicos e latino-americanos), 

que permitissem a construção de um trabalho que acrescesse à área (comunicação e 

identidades contemporâneas), principalmente.      

  Para enriquecer tal processo, visamos uma combinação de procedimentos 

metodológicos que possibilitassem a aproximação ao sujeito migrante combinando 

entrevistas presenciais com a observação online dos perfis desses migrantes na rede 

social online Facebook (por ser a plataforma digital que, segundo nossa observação 

exploratória, é a mais usada pelos migrantes), focando na autorrepresentação das 

identidades senegalesas em diáspora. Diante desses dois eixos de observação a respeito 

                                                           
10Este trabalho insere-se no contexto do grupo de pesquisa “Comunicação em rede, identidades e 

cidadania”, através do qual a mestranda colabora com o projeto de pesquisa “Comunicação em rede, 

diferença e interculturalidade em redes sociais de migrantes senegaleses no Rio Grande do Sul: um estudo 

de práticas e processos comunicacionais em novos fluxos de migrações transnacionais para o Estado”, 

Grupo de pesquisa organizado pela professora do Departamento de Ciências da Comunicação/Programa 

de Pós-Graduação em Comunicação da Universidade Federal de Santa Maria (UFSM) Liliane Dutra 

Brignol. Projeto aprovado no Edital 02/2014 – Pesquisador Gaúcho da Fundação de Amparo à Pesquisa 

do Estado do Rio Grande do Sul (Fapergs). 

 



17 

 

da representação da identidade senegalesa em diáspora, buscamos refletir sobre a 

apropriação do espaço midiático pelos migrantes, bem como a criação de novos espaços 

de mídia. O eixo norteador desses dois aspectos segue sendo a representação a respeito 

da identidade senegalesa em diáspora sob a perspectiva dos sujeitos migrantes.

 Percebemos, portanto, que as relações cotidianas do migrante – em interações 

interpessoais ou mediadas pela mídia – são importantes para compreendermos a 

construção da representação de identidades. A criação de espaços de rede entre esses 

migrantes – ambientes de troca, associativismo e partilha – se estabelece entre os que 

experimentam tal processo migratório semelhante em solo brasileiro. Esse espaço de 

troca pode ocorrer no seu cotidiano, em espaços de trabalho e lazer, mas, também, em 

espaços virtuais, através de redes sociais online, ambientes nos quais o migrante 

também se insere, se apropriando de significados a partir do convívio na construção e 

negociação de sua identidade. Encontramos, também, a representação feita pela mídia 

tradicional brasileira – e, com esta pesquisa, buscamos analisar parte dos sentidos que 

essa representação provoca no olhar do migrante perante sua diáspora. 

 Sendo assim, desenvolvemos como hipótese a noção de que a representação da 

identidade senegalesa pode levar tanto à manutenção de estereótipos baseados nas 

diferenças (culturais, étnicas, religiosas, entre outras) quanto à promoção de 

aproximações interculturais que superem alguns problemas ligados à cidadania.   

 A importância e relevância deste trabalho se inserem no contexto no qual as 

migrações internacionais, enquanto fenômeno, colocam em circulação uma série de 

elementos identitários no cenário mundial, abrindo espaço para discussões e 

“desassossegos” a respeito das noções modernas de nacionalidade. No contexto atual, 

uma série de fatores (entre os mesmos, a crise mundial de 2008 e as barreiras europeias 

à migração do Sul; os conflitos bélicos e humanitários; bem como a questão de interesse 

mundial a respeito dos refugiados, o preconceito e a xenofobia, assim como uma série 

de elementos que estão em discussão na mídia internacional) contribuíram para o 

desenho atual das migrações internacionais. Nesse contexto, insere-se o Brasil enquanto 

país destino de migrantes em novos fluxos – para além dos circuitos migrantes já postos 

há séculos. Entre os novos fluxos destaca-se a presença das migrações haitiana e 

senegalesa em solo brasileiro, o que representa um contexto complexo de análise em 



18 

 

diferentes aspectos, entre esses o social, econômico e, também, comunicacional. 

 Um dos aspectos referentes à comunicação (enquanto uma mediação presente no 

cotidiano dos migrantes senegaleses que residem no Brasil) que mais nos é caro com 

esta pesquisa relaciona-se com a necessidade de escutar aquilo que os próprios 

migrantes precisam dizer e afirmar de si (re-conhecendo a africanidade), bem como de 

sua comunidade em solo brasileiro. Portanto, partimos desses sujeitos para analisarmos 

e observamos a questão das representações, inclusive na mídia: são os migrantes que se 

utilizam das mídias digitais para disputar espaços sociais e políticos e são também esses 

migrantes que se veem na mídia tradicional brasileira. Nesse aspecto, justificamos que 

nosso trabalho de buscar ouvir esses migrantes enriquece a perspectiva dos estudos em 

comunicação que vislumbram esse conhecimento como algo maior e mais relevante do 

que apenas alienação, entretenimento e dominação.     

 Também salientamos os estudos a respeito das questões de identidades 

relacionadas ao Brasil, presentes na trajetória de iniciação científica desde a graduação. 

Em 2011, com a definição e apresentação do Trabalho de Conclusão de Curso (TCC), a 

compreensão a respeito dos conceitos de identidade e representação na mídia, seguiram 

o estímulo pelas pesquisas a respeito dessas noções. Ao já estabelecido, soma-se a 

minha experiência profissional na serra gaúcha, região que mais recebeu migrantes de 

nacionalidade senegalesa nos últimos anos. Conversas informais com alguns desses 

migrantes (principalmente senegaleses), bem como os acúmulos intelectuais a respeito 

dos conceitos de identidade e diferença, despertaram o interesse em compreender, 

cientificamente, como se constroem representações da identidade senegalesa em 

diáspora, ancoradas a partir do contexto brasileiro. A atualidade do tema, bem como sua 

importância para a configuração cultural e social do Brasil, mostra-se pertinente e 

possível no âmbito das pesquisas acadêmicas. Além da relevância conceitual das 

migrações, há o espaço onde a comunicação é lida por diferentes sujeitos, mas também 

como é usada e apropriada na disputa por espaços de cidadania e compreensão da 

interculturalidade.  

 



19 

 

Assim, este trabalho está dividido em quatro capítulos principais, com seus 

respectivos sub-capítulos. O primeiro capítulo, 1. Identidades em diáspora e migrações 

contemporâneas, discute os elementos teóricos, com base nos estudos culturais 

britânicos e latino-americanos, das identidades múltiplas e identificações dos sujeitos, 

assim como elementos que debatem a alteridade e a interculturalidade inseridas em um 

contexto de globalizações. Também trazemos nesta parte do trabalho um mapeamento 

da migração senegalesa (quais as características predominantes da mesma) e como essa 

migração e a africanidade estão inseridas no cenário brasileiro das migrações 

contemporâneas.         

 No segundo capítulo, 2.Migrações, usos sociais na webdiáspora e 

(auto)representações midiáticas, abordaremos os elementos centrais para pensarmos os 

usos que os migrantes fazem de seus espaços de redes digitais na partilha de sua 

experiência diaspórica (webdiáspora), bem como a leitura a respeito da produção 

midiática tradicional sobre as migrações contemporâneas. A questão dos usos sociais é 

bastante central e embasa também nossos procedimentos teórico-metodológicos – por 

isso, trouxemos neste capítulo um apanhado teórico que exemplifica a perspectiva de 

pesquisa das mediações através dos usos sociais (que, neste caso, inserem-se na 

ambiência online). No capítulo, também levantamos as noções de 

representações/autorrepresentações midiática, a relação dessas representações com das 

migrações com a atualidade.        

 Já no terceiro capítulo (3.Construção do percurso teórico-metodológico: Entre 

autorrepresentações e usos sociais da internet), centrado nos procedimentos 

multimetodológicos adotados neste trabalho, apresentamos as etapas metodológicas 

desenvolvidas na pesquisa: a pesquisa exploratória, momento no qual realizamos as 

primeiras aproximações com migrantes senegaleses através de entrevistas iniciais; a 

pesquisa empírica, com a entrada em campo e os primeiros apontamentos a partir das 

entrevistas e observações (dos perfis online dos entrevistados). Neste capítulo, 

apresentamos todo o percurso multimetodológico desenvolvido para a investigação da 

representação midiática da identidade senegalesa em diáspora.   

 Por fim, apresentamos nosso quarto capítulo (4. Autorrepresentações midiáticas 

da identidade senegalesa em diáspora), com os resultados obtidos da nossa análise 



20 

 

realizada nesta pesquisa. Para isso, apresentamos os entrevistados convidados a 

colaborar com este trabalho, seus perfis online, assim como a estruturação das 

categorias identificadas com as entrevistas e as observações (online e participante). Com 

as categorias identificadas através do trabalho de campo, apresentamos os elementos 

identificados na análise da autorrepresentação midiática da identidade senegalesa em 

diáspora a partir dos usos sociais da internet.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

 

1. IDENTIDADES EM DIÁSPORA E MIGRAÇÕES CONTEMPORÂNEAS  

 

 Neste capítulo, abordamos as questões que envolvam as identidades, permeadas 

pelo contexto da migração e pela percepção a partir da noção de diáspora. Trazemos o 

conceito de identidades a partir da revisão teórica dos estudos culturais (britânicos e 

latino-americanos), que nos apresentam a condição da formação identitária a partir da 

diferença, da alteridade e da interculturalidade. Conjuntamente, elaboramos neste 

capítulo uma exposição teórica sobre as migrações contemporâneas e seu 

direcionamento para o Brasil, até chegar à migração senegalesa, especificamente, e em 

como a mesma se desenvolve e se perfila em solo brasileiro. 

 

1.1 Identidades, diferenças, alteridades e globalizações  

 

“Soy aquél que no soy yo”  
(Kevin Johansen) 

 

Pensar como se articulam as identidades contemporâneas em um mundo de 

constantes trocas e fluxos é um desafio. Assim, é importante compreender que essas 

trocas produzem espaços nos quais as identidades podem se relacionar, se mesclar ou 

até mesmo se rejeitar. O que, anteriormente, oferecia bases sólidas para se pensar a 

identidade (nacionalidade, classe, gênero, raça, etnia, por exemplo), atualmente passa 

por mudanças estruturais, produzindo sentidos de fragmentação dessa identidade que 

tentamos compreender. Hall (2006) avalia que essas mesmas mudanças abalam a 

concepção que temos de nós mesmos, em um movimento de deslocamento do sujeito. 

Falar de identidade, portanto, “(...) era falar de raízes, isto é, de costumes e território 

(...)”, porém, contemporaneamente, falar de identidade é também parte de compreendê-

la como redes e fluxos, migrações e mobilidades (MARTÍN-BARBERO, 2006), 

elementos que, em relação, produzem sentidos menos fixos de existir e pertencer no 

mundo.           

 Há várias formas e variações políticas e sociais para se pensar a identidade. 



22 

 

Sintetizando três dessas formas, como nos aponta Gilroy (2007), pensar a identidade 

abrange as noções de “pertencimento, etnicidade e nacionalidade” (GILROY, 2007, p. 

124). Nesse âmbito, uma cultura nacional é para Hall (2006) um discurso – “um modo 

de construir sentidos que influencia e organiza tanto nossas ações quanto a concepção 

que temos de nós mesmos” (HALL, 2006, p. 50-51). Nações produzem sentidos com os 

quais nos identificamos e isso resulta na construção de identidades nacionais. Sendo 

assim, Hall (2006) se questiona sobre ser a identidade nacional uma identidade 

unificadora. O autor enxerga no interior das nacionalidades outras muitas diferenças 

(classe, gênero, etnia, por exemplo) que, em prol de um discurso unificador maior, 

criam e reafirmam o que seria a identidade nacional, representadas como unificadas – 

“dispositivo discursivo que representa a diferença como unidade ou identidade” (HALL, 

2006, p.62).          

 Um migrante, portanto, é alguém que não está nessa lógica unificadora do 

discurso da identidade nacional. No local em que mora, esse sujeito passa a representar 

para os “nacionais” a sua figura de estrangeiro. Woodward (2000) afirma que as 

identidades (também a nacional) “adquirem sentido por meio da linguagem e dos 

sistemas simbólicos pelos quais elas são representadas” (WOODWARD, 2000, p. 8). 

No exemplo de Woodward (2000), “ser um sérvio é ser um não-croata”, pois, como já 

vimos, a identidade é marcada pela diferença, e é nessa diferença que estão condições 

para que a própria identidade exista.  

Assim, as identidades nacionais se constroem a partir das identidades nacionais 

que não são elas mesmas, as “outras” nacionalidades, e o pacto de unidade para uma 

identidade nacional se reforça, pois, “las diferencias existentes dentro de un grupo 

pueden ser minimizadas de tal forma que las diferencias entre este grupo y otros grupos 

parezcan más grandes” (GILROY, 1998, p.70). Nesse sentido, se constroem e se 

articulam as diferenças entre nacionalidades. Mas, estariam as identidades passando 

pelo processo de “homogeneização”, conforme o questiona Hall (2006)? Para o autor, a 

visão homogeneizada da identidade cultural nacional é, em parte, uma resposta aos 

medos da globalização enquanto fenômeno social que desmembraria essa identificação. 

Pensando a identidade como um atributo que é construído, reafirmado ou 

negado, Castells (1999) definirá que a identidade, dentro da nossa sociedade, é um 



23 

 

conjunto de atributos culturais inter-relacionados, os quais prevalecem sobre outras 

fontes de significado. Mais fortes do que os papeis (as funções desempenhadas pelos 

sujeitos/atores sociais), as identidades são múltiplas e podem ser identificadas e 

rejeitadas pelos sujeitos em suas movimentações de auto-representação e ação social 

(CASTELLS, 1999). Essas mesmas identidades podem se caracterizar por ações 

comunais, de resistência ou, como Castells (1999) denomina, enquanto identidades de 

projeto, com intenções de mudança social. Ambientadas em um contexto de crescente 

expansão da globalização, as identidades, mesmo as centradas em aspectos comunais, se 

rearticulam por meio de negociações entre os sujeitos, em diversas localidades no 

mundo. Enquanto sujeitos que circulam, suas identidades (a maneira como as mesmas 

são auto-representadas e como agem socialmente) são as mais diversas, negociadas 

constantemente em ambientes reais, interculturais ou até mesmo digitais – devido à 

incorporação das novas tecnologias de informação e comunicação (TIC’s) no cotidiano 

global (discussão que trazemos de forma mais aprofundada no segundo capítulo deste 

trabalho). 

Falando em identificações e globalizações, levantamos que o pensamento que 

apontaria para uma resposta sobre como situar a identidade em meio à globalização é o 

que aponta para os processos de simbiose e articulação entre o local e o global. Ao invés 

de destruir as identificações nacionais, a globalização está produzindo novas formas de 

identificações globais e identificações locais (HALL, 2006).  

Ainda assim, a globalização diz mais respeito aos diversos processos de 

identificação que, ainda que ocorram nos centros e nas periferias do mundo, não são 

exatamente proporcionais, produzindo identificações desiguais, afinal, a globalização, 

enquanto fenômeno social e econômico, produz sua própria “geometria do poder” 

(HALL, 2006). Portanto, o “discurso universalista do Ocidente” (MARTÍN-

BARBERO, 2006) é desnudado pelos diferentes universos culturais que estão inseridos 

em nossa sociedade global, e que estão mais distantes apesar do “cair das fronteiras” 

capitalistas mundiais, postos em tensão pela globalização. Nesse sentido, “(...) cada país 

ou comunidade de países, cada grupo social e até cada indivíduo precisarão evitar a 

ameaça que significa a proximidade do outro (...) restabelecendo a exclusão (...) que 

volte a colocar ‘cada qual em seu lugar’” (MARTÍN-BARBERO, 2006, p. 62).  



24 

 

Nesta sociedade dita global, o mercado possui menos barreiras para disseminar 

suas necessidades e atenções em comparação com seres humanos que seguem barrados 

da livre circulação de territórios. Assim, a ideia de identidades fragmentadas é também 

seduzida pelo mercado global, pela noção de desregulação do mercado, tão ovacionada 

pelo capitalismo neoliberal que rege as relações de poder atualmente. Como 

problematiza Martín-Barbero (2006), a identidade local (aquela mais centrada nas 

noções comunitárias) é conduzida para se tornar uma representação de uma diferença 

que a torne comercializável – e rentável – com base na maquiagem do exótico e do 

diferente, neutralizando conflitos em processos de hibridizações da cultura que negocia 

com a criação e reforço dessa identidade. As identidades locais também se tornam 

fetiches do capitalismo global. 

Nesse sentido, as identidades podem ser organizadas e pensadas em sistemas de 

hierarquização, onde exista a divisão entre nós e eles. O processo que hibridiza culturas 

e identidades não é neutro e leva em consideração as relações de poder no 

estabelecimento de narrativas identitárias. A globalização, por sua vez, expande sua 

influência, reforçando também aspectos de dominação e hierarquias globais ocidentais, 

porém, “as identidades culturais estão, em toda a parte, sendo relativizadas pela 

compressão espaço-tempo” (HALL, 2006, p.81). Em meio a esse contexto, o elemento 

da migração torna-se um dos pontos mais relevantes para compreender como a 

globalização insere poder e permite a formação e o contato entre identidades culturais 

dispersas. Como nos relata Hall (2006), desde o processo ao final da Segunda Guerra 

Mundial, passando pela independência de colônias europeias, a mensagem e o 

movimento de mercadorias (estilos e identidades em seu meio) chocam-se com as 

consequências do imperialismo e do neocolonialismo, em um movimento no qual as 

rotas migratórias seguem sendo a de sujeitos oriundos de espaços permeados por 

conflitos econômicos e sociais, na busca por destinos onde as chances de sobrevivência 

prevalecem (HALL, 2006).  A formação de rotas e comunidades de migrantes em 

sociedades ocidentais gerou enclaves étnicos no interior de concepções de Estado-

Nação tradicionais, levando à pluralização de culturas e identidades nacionais, 

“forçando” a convivência da alteridade (HALL, 2006). Essa alteridade está bastante 

conflitante nas concepções que reafirmam a presença da identidade enquanto simultânea 



25 

 

à diferença. As comunidades migrantes entram em conflito com os costumes, direitos 

sociais e aspectos étnicos das identidades nacionais onde todos habitam. 

De acordo com Woodward (2000), essa diferenciação (nós e eles), quando 

exposta de forma negativa na projeção do outro, pode acabar por excluí-lo e 

marginalizá-lo (o que explica parte da ausência de auxílio e apoio às comunidades de 

migrantes, tanto da parte de políticas públicas quanto da parte do interesse dos cidadãos 

daquele país). Porém, essa mesma questão, sob uma ótica mais positiva, pode resultar 

no diferente como fonte de diversidade e espaço para conhecimento do novo. Nesse 

sentido, a diferença não seria algo essencialmente ruim, mas, sim, uma forma de 

relacionar as diversas expressões dos sujeitos em sociedade, no interior de dinâmicas 

culturais diversas. Woodward (2000) afirmará que as identidades (também a nacional) 

“adquirem sentido por meio da linguagem e dos sistemas simbólicos pelos quais elas 

são representadas” (WOODWARD, 2000, p. 8). Sendo assim, a identidade pode ser 

vista em seu aspecto relacional – na questão das identidades nacionais, as mesmas 

precisam de algo de fora para que possam existir. Nesse sentido que se constroem e se 

articulam as diferenças entre nacionalidades. Há, portanto, como aponta Woodward 

(2000), uma disjunção entre a identidade nacional e o cotidiano, apresentando 

contradições em seu próprio interior. É assim que a identidade marcada pela diferença é 

avaliada. Sistemas classificatórios em seu interior são os responsáveis por criarmos 

identidades hierarquizadas em termos de valor. 

Mas as hierarquias de identidade estão também sendo postas em questão, 

problematizadas em grande parte pela movimentação migratória mundial. Em termos 

atuais e globais, é possível se pensar em uma identidade coerente e integral (HALL, 

2006)? Alargam-se as possibilidades de identificação. Para Hall (2006), a globalização, 

além de seus efeitos de produção de identidades em novos formatos, também pode estar 

fortalecendo identidades locais ou produzindo novas identidades. Essa movimentação 

pode gerar ações de contra-etnias (HALL, 2006), as que vinculam principalmente 

aspectos étnicos de países colonizados no século XIX como reforços culturais a serem 

apreciados e acoplados às formas de existência. Grupos migrantes que associam suas 

vivências culturais aos aspectos de sua nova moradia, formando uma identidade que não 

é apenas aquela anterior identidade nacional, mas que ainda é pincelada por influências 



26 

 

da mesma enquanto existe no novo país de moradia (veremos mais sobre essa questão 

ao abordarmos o elemento das identidades em diásporas, no sub-capítulo a seguir). 

 É importante salientarmos que a opção por calcular a manifestação e 

organização da identidade através da máxima “identidade e diferença”, é, antes de um 

cálculo, uma orientação política (GILROY, 2007). É nesse sentido – relacional, porém 

hierarquizador - que podemos pensar em elementos que priorizem identidades em 

detrimento de outras. É nesse sentido que o chamado da alteridade é tão importante em 

relação à diferença: para as alteridades que convivem, não há um elemento 

hierarquizador da diferença, uma vez que as identificações não são consideradas 

melhores ou piores em relação umas às outras.  

Nessa mesma questão de hierarquia, Sodré (1999), por exemplo, trará algumas 

percepções a respeito do valor e da diferença: o autor argumenta que, diante da 

diferenciação, o que se apresenta não é apenas o reconhecimento do outro que não sou 

eu, mas, também, uma escala de valoração (o que eu sou é melhor do que aquilo que o 

outro é). “Nenhum valor é neutro, pois, espelha as convicções e as crenças de um 

sistema particular – é uma significação já estabelecida” (SODRÉ, 1999, p.15). O 

elemento de valoração a partir da diferença é rico para pensarmos nos muitos sentidos 

que um migrante (africano, negro, senegalês, jovem, por exemplo) desperta na 

representação que será feita a um brasileiro, na diferença que se estabelecerá entre esses 

dois sujeitos e entre suas culturas nacionais, além de, a partir da valoração pela 

diferença, no valor de fato que um atribuirá ao outro.  

Woodward (2000) apresenta que os sistemas classificatórios da identidade em 

relação à diferença são marcados pelos meios simbólico e social: o primeiro, por meio 

de representações (que ainda veremos neste trabalho); e o segundo, por meio da 

exclusão. Assim, a identidade depende da diferença – principalmente em um sistema 

classificatório que seja capaz de criar, pelo menos, um tipo de dualismo – nós e eles. É 

esse o princípio da absorção da identidade de um migrante perante a identidade de um 

nacional. O sujeito (em sua identidade) também se articula a partir das relações que 

constrói dentro da diferença e da alteridade, através de “(...) marcas diversas advindas 

dos outros, com os quais se identifica progressivamente. A unidade, apesar da coesão, é 

sempre incompleta, donde a busca de outras marcas, num empenho pela totalização” 



27 

 

(SODRÉ, 1999, p. 39). Seria a identidade, então, conforme analisa Escosteguy (2001), 

uma “busca permanente” em construção permanente, a procura que “trava relações com 

o presente e com o passado, tem história e, por isso mesmo, não pode ser fixa, 

determinada num ponto para sempre, implica movimento” (ESCOSTEGUY, 2001, p. 

148). Assim, mesmo estando dependente de um sistema classificatório, a identidade é 

também esse movimento constante de identificação e negação, alteridade e 

diferença.  

É nesse sentido que Hall (2010) atentará para a ambivalência da diferença no 

interior dos sistemas de identificação: ao mesmo tempo em que a diferença é necessária 

para a produção de significados, formação da linguagem e da cultura, formação de 

identidades sociais – ela é, também, “(...) un sitio de peligro, de sentimientos negativos, 

de hendiura, hostilidade y agresión hacia el Otro” (HALL, 2010, p. 423). Pensar a 

identidade e sua formação para além da oposição binária com a diferença é levar em 

consideração os diferentes fluxos – deslocamentos e aproximações – que podem existir 

em uma movimentação de construção e reconstrução identitárias, pois, “(...) para que a 

pluralidade das culturas do mundo seja politicamente levada em conta, é indispensável 

que a diversidade de identidades nos possa ser contada” (MARTÍN-BARBERO, 2006, 

p. 63). 

O provisório, mutável e variável perpassa, portanto, desde a nossa formação 

identitária interior até os processos de identificação que fazemos com o exterior. E, no 

interior dos sujeitos, há identidades contraditórias, de maneira que as identificações 

produzidas seguem constantemente deslocadas (HALL, 2006). Há, no interior dos 

sujeitos nas sociedades contemporâneas, uma constante e profunda sensação de 

deslocamento. Como sugere Hall (2003), trata-se do princípio de Heidegger que aponta 

para o unheimlicheit – a sensação de nunca se estar “em casa”. Essa sensação também é 

fruto dos deslocamentos que são postos e influenciados pelas questões identitárias – as 

múltiplas possibilidades de se ser, com nossas escolhas e negações.  

Ao contrário de uma identidade fixa, imutável e permanente durante toda a vida 

(aquilo que Hall chamou de “fantasia”), o que presenciamos são os constantes fluxos de 

formação de identidade, que se realocam e se ajeitam conforme nossas experiências 

individuais e coletivas, de acordo com o que negamos/diferenciamos e com o que 



28 

 

aceitamos e reproduzimos – a identidade só pode ser algo a ser inventado (BAUMAN, 

2005, p. 21). Nesse sentido, 

(...) à medida que os sistemas de significação e representação cultural  

se multiplicam, somos confrontados por uma multiplicidade 

desconcertante e cambiante de identidades possíveis, com cada uma 

das quais poderíamos nos identificar – ao menos temporariamente 

(HALL, 2006, p. 13).   

 

Assim como os sujeitos constroem suas identidades pela diferença, as sociedades 

da modernidade tardia também assim são pensadas por esse aspecto: atravessadas “por 

diferentes divisões e antagonismos sociais que produzem uma variedade de diferentes 

posições de sujeito – isto é, identidades” (HALL, 2006, p. 17), essas sociedades se 

constroem e se reorganizam a partir desses fluxos identitários diversos.  

Sodré (1999) resgata Lacan (1961) para afirmar que, portanto, o que existe, a 

partir do sistema da linguagem (em sua estrutura), não são identidades, mas, sim, 

identificações – as ocupações que o sujeito desempenha de acordo com a dinâmica 

inconsciente na qual se relaciona – e onde o mesmo se insere em sociedade. São, assim, 

as identificações movediças, que se apóiam nas relações grupais, afetivas e até mesmo 

midiáticas para o processo de identificação (SODRÉ, 1999). Hall (2006) também falará 

a respeito de pensar em identificações ao invés de identidades (embora, neste trabalho, a 

opção seja por manter o conceito de identidade, mesmo que pensado a partir desta 

dinâmica fluída que apontam Hall e os demais autores), justamente por serem tais 

identificações processos em constante andamento, nunca conclusos totalmente, pois, 

A identidade surge não tanto da plenitude da identidade que já está dentro de 

nós como indivíduos, mas de uma falta de inteireza que é ‘preenchida’ a 

partir de nosso exterior, pelas formas através das quais nós imaginamos ser 

vistos por outros. Psicanaliticamente, nós continuamos buscando a 

‘identidade’ e construindo biografias que tecem as diferentes partes de nossos 

eus divididos numa unidade porque procuramos recapturar esse prazer 

fantasiado da plenitude (HALL, 2006, p.39, grifos do autor). 

 

De acordo com Hall (1997), essas mesmas identidades se constroem no interior 

da cultura, espaço em que significados distintos emergem – isso, relacionado no plano 



29 

 

discursivo, através do uso da linguagem, em sistemas de classificação também 

norteados por relações de poder sociais. Portanto, as identidades seriam sentidos 

formados culturalmente (HALL, 1997).  

Nesse aspecto de “defesa nacionalista” do espaço habitado, Gilroy (2007) 

retoma o pensamento de Rosseau para alinhavar os conceitos de identidade e território 

(uma vez que, de acordo com o pensador francês, nossas associações de identidade 

teriam relações e conexões a partir de fenômenos históricos, sociais e culturais, ao invés 

de naturais – o que gera um trabalho que passe aos sujeitos de um território a noção 

“espontânea” de vínculos identitários). A identidade, como conclui Gilroy (2007), 

perpassa a consciência de uma experiência compartilhada, vinculada a elementos que a 

tornem real perante os sujeitos que se percebem neste vínculo. O mais importante – e 

perigoso – nesta relação é o elemento levantado por Rosseau que compreende que toda 

e qualquer experiência que leve aos vínculos identitários necessita, antes de tudo, de um 

discurso naturalizado dessa mesma partilha.  

A sensação de que a partilha entre cidadãos de um mesmo país, já que estamos 

falando de identidade nacional, precisa ser compreendida como um fenômeno genuíno 

daquele espaço – partilhar do mesmo idioma, das mesmas características físicas, da 

culinária, da vestimenta, da cultura folclórica – todas essas características apresentadas 

como uma consequência natural da co-habitação do mesmo território e da partilha da 

mesma nacionalidade. Apaga-se dessas características as formações culturais – e até 

mesmo sociais, é claro – de suas formações. Elas passam a ser elementos de distinção 

entre nacionalidades e de assimilação entre nacionais. Hall (2006) lembra que, na 

sociedade moderna, a questão da identidade nacional fora uma das principais fontes de 

construção da identidade cultural do sujeito, importante para a sua posição e projeção no 

mundo. Pensemos, portanto, na identidade nacional como algo pertencente a nossa 

natureza essencial (HALL, 2006). Assim, a identificação com princípios nacionais foi 

um dos grandes trunfos das sociedades modernas, que construíram, a partir da 

representação da essencialidade do que é ser no interior de um país/nação, culturas 

nacionais com as quais os sujeitos se relacionam e a partir das quais se diferenciam de 

outros. 



30 

 

É interessante, a partir da noção de identidade e território, problematizar o 

conceito de diáspora para a história de Moisés (e seus elementos da cultura judaica) e do 

próprio povo hebreu, como nos alerta Gilroy (2007). A formação da identidade 

hebraica, de acordo com a cultura baseada na história de Moisés, atenta para o fato de 

que a mesma se forma sem, necessariamente, algum poder aglutinador encontrado no 

território – um elemento que, até a formação dos nacionalismos, foi importante para o 

vínculo de elementos que reordenam a identidade nacional (GILROY, 2007). As 

migrações contemporâneas possuem esse elemento identitário que desloca territórios 

padrões, o que se aplica à noção contemporânea de diáspora e de comunidades 

diaspóricas em todo o mundo.  

A própria formação de comunidades inteiras de migrantes, com comércio 

próprio, festas e cultos próprios, enraizadas em espaços diversos do seu de origem, é a 

prova dos deslocamentos identitários na experiência diaspórica. É, também, por sua vez, 

um elemento que atenta para o quão forte uma identidade é capaz de vingar e prevalecer 

mesmo desprovida de um mesmo partilhado território nacional e unificador. Por mais 

que etnia, religião, idioma e território sejam importantes para identificações, não são 

suficientes para a construção de nacionalismos: na realidade, é a experiência 

compartilhada que forma identidades culturais fortemente atreladas a nacionalismos 

(CASTELLS, 1999). Nesse sentido, o nacionalismo é “(...) cultural e politicamente 

construído, mas o que realmente importa, tanto do ponto de vista prático quanto teórico 

é como, a partir de quê, por quem e para quê uma identidade é construída”, 

(CASTELLS, 1999, p. 48). 

Nesse aspecto, a identidade nacional é, como afirma Hall (2006), uma 

construção a partir da representação – sabemos ser um nacional de uma determinada 

nacionalidade porque há atributos relacionais e representáveis da suposta essência dessa 

mesma nacionalidade. Os sujeitos são mais do que uma nacionalidade, são parte da 

ideia representada de uma nação (veremos mais adiante que, para o autor, uma 

identidade nacional é um discurso). Os sentidos que permitem a construção dessas 

identificações nacionais estão baseadas em memórias e artefatos culturais que são 

repassados como compartilhados, gerando uma experiência coletiva e “imaginada”. 

Como conceitua Benedict Anderson (1983), a identidade nacional é uma comunidade 



31 

 

imaginada. Tais elementos são muito fortes, pois, como afirma Hall (2006), dão ao 

sujeito uma noção de ancestralidade e atemporalidade – elementos culturais (de 

memória de perdas e vitórias, de costumes e hábitos) que transcendem o sujeito e 

repousam em toda uma cultura nacional a qual o mesmo pode se ligar.  

As identidades seriam, assim, organizadoras de significados no interior de 

dinâmicas multiculturais, que podem ser conflituosas ou não. Se toda a identidade é, 

então, uma construção, ainda assim é importante pensar em sua construção de 

significados a partir de “tendências sociais e projetos culturais enraizados em sua 

estrutura social” (CASTELLS, 1999, p. 23). A identidade não surgiria de um centro 

interior único e verdadeiro, mas do “(...) diálogo entre os conceitos e definições que são 

representados para nós pelos discursos de uma cultura e pelo nosso desejo (consciente 

ou inconsciente) de responder aos apelos feitos por esses significados (...)” (HALL, 

1997, p. 8). Nós adotamos diferentes identificações e acabamos por vivê-las como se 

elas de fato existissem em um núcleo interior genuíno e “nosso”. Assim, 

(...) a questão da identificação nunca é a afirmação de uma identidade 

pré-dada, numa profecia autocumpridora – é sempre a produção de 

uma imagem de identidade e a transformação do sujeito ao assumir 

aquela imagem. A demanda da identificação – isto é, ser para um 

Outro – implica a representação do sujeito na ordem diferenciadora da 

alteridade (BHABHA, 2003, p.76, grifos do autor). 

 

A politização do discurso (a compreensão da diferença para a existência da 

identidade) pode resultar em alteridade. Mas, também, pode ser o foco de conflitos 

situados a partir da compreensão do Outro como uma ameaça à cultura e à formação 

identitária de um determinado grupo. “Quando a identidade se refere a uma marca 

indelével, ou a um código de alguma firma inscrito nos corpos de seus portadores, a 

alteridade só pode ser uma ameaça. A identidade é assim um destino latente” (GILROY, 

2007, p.130). Portanto, em situações onde a identidade nacional e étnica é sempre 

representada e projetada como pura, sem interferências externas, a diferença exposta em 

outra formação identitária passa a não ser uma simples formação identitária, mas uma 

ameaça à pureza até então propagada (GILROY, 2007). É nesse ponto que os 



32 

 

“mestiços” são mal vistos, enquanto o completamente diferente pode até mesmo ser 

mais facilmente compreendido.  

O contraste pela total diferença pode ser mais facilmente assimilado, enquanto 

que a mistura representa a ameaça da alteridade – o outro que pode ser nós mesmos e, 

portanto, desloca nossa sensação e projeção de pureza de nossa própria identidade. 

Portanto, “(...) existir é ser chamado à existência em relação a uma alteridade (...)” 

(BHABHA, 2003, p.75), e a presença do diferente altera e movimenta as concepções a 

respeito das novas identidades em um contexto de globalização e de dinâmicas muito 

mais intensas no cenário mundial – e local.  

No contexto da globalização, hoje, o sujeito que migra em busca de uma vida 

esperada (seja por condições de trabalho e necessidade econômica ou quiçá mais 

subjetivas), acaba por se tornar mais um dentro de uma massa complexa de sujeitos 

desperdiçados pela hegemonia global. Como lembra Sayad (1998), o sujeito migrante 

possui uma “dupla ausência” (de um país, está fisicamente afastado; do outro, que o 

recebe, está politicamente alijado). Para que possa existir um migrante, é preciso que 

exista, primeiro, um emigrante, alguém que deixa (temporária ou definitivamente) o 

país em que reside. Logo, essa dupla ausência é, então, compreendida como um 

esquecimento na esfera social, política, subjetiva, afetiva – perda de lá (a terra de 

origem) e complicações de enraizamento (terra de destino), como lembram ElHajji e 

Escudero (2015). 

O próprio sentido da palavra globalização depende, em muitas partes, do sujeito 

e do local do mundo que recebe esse mesmo conceito, assim como esse local e sujeito o 

compreende (SODRÉ, 2003). No que tange à questão das migrações contemporâneas, a 

globalização e o mercado são, conforme Sodré (2003), os responsáveis por favorecerem 

a desigualdade econômica e política em nível mundial, gerando níveis complexos de 

corrida e luta pela sobrevivência – afetando, também, o nível intersubjetivo, no qual é 

cada vez mais “(...) acirrada e surda a competição pelo trabalho e pela dignidade da 

existência” (SODRÉ, 2003, p. 39). É esse discurso que povoa o imaginário global, 

principalmente dos países europeus e norte-americanos, com elementos de diferença e 

racismo diante da convivência com migrantes de países do continente africano e latino-

americano, por exemplo. A noção conservadora de algumas políticas internacionais a 



33 

 

respeito do fechamento de fronteiras e acirramento de verificação de documentos para 

migração são parte de uma reposta à concepção de que migrantes “roubam” os 

empregos dos ditos cidadãos nacionais de um determinado país, como se postos de 

trabalho e pontos de residência fossem direcionados apenas por nacionalidade.  

Neste eixo, Sodré (2003) aponta para o discurso globalista, o mesmo que 

pressupõe relativismo nas significações possíveis. A partir desse discurso, há a 

formação de representações que denunciam ideologias particularistas, mas que se 

dizem, por si, universais. Assim, a ideologia globalista se manifesta por meio de 

discursos, criando e refletindo a/sobre realidades (SODRÉ, 2003).  Aquilo que 

entendemos como globalização é, na verdade, sempre o discurso da globalização 

vencedora de um determinado localismo, pois, esse mesmo localismo (ou discurso 

particularista) é a ideia hegemônica dos vencedores sobre os vencidos: é assim que se 

cria o localismo globalizado (SOUZA SANTOS, 2009). O localismo globalizado é 

responsável pelo processo de homogeneização pelo qual passam diferentes culturas – 

principalmente se essas mesmas culturas se chocam ou se postam em conflito diante da 

cultura hegemônica e determinante. O poder da cultura hegemônica, como Souza Santos 

(2007) irá pontuar, não está apenas na compreensão de algo (o hegemônico) é bom para 

quem tem poder – esse algo hoje, esse discurso localista-globalizado, é vendido como 

bom para e por quem mesmo está deslocado ou excluído desse eixo. 

O mesmo discurso particularista, vendido como universalista, está inserido no 

próprio conceito de globalização, que parte do nivelamento das diferenças. “Global 

mesmo é a medida da velocidade de deslocamento de capitais e informações (...)” 

(SODRÉ, 2003, p. 23). Diante dessa constatação, o questionamento que surge, entre 

tantos possíveis questionamentos, é aquele que pensa: se os capitais, em nível 

financeiro, são livres para circular entre o globo, por que, então, os seres humanos não o 

são? Em sociedades onde o dinheiro e algumas particularidades difundidas de 

universalidades circulam sem restrição (e, inclusive, são incentivadas pelo pensamento 

ocidental), torna-se necessário elaborarmos teoricamente – e praticamente – a respeito 

do direito à interculturalidade, ao pluralismo e à diferença, em cenários que vislumbrem 

a possibilidade de compreensão e acolhimento de migrantes ao redor do globo. 



34 

 

A questão migratória é, atualmente, uma das demandas que mais expõe a 

dificuldade da globalização ser de fato um fenômeno de abertura, podendo ser pensado 

mais como um discurso de fechamento. Entender o migrante como sujeito em busca de 

sua emancipação, digno de direitos próprios e de uma cultura sua é exercer ao máximo a 

capacidade de relacionar a interculturalidade. Há caminhos possíveis entre a 

convivência de diferentes culturas e identidades no mundo – não pelo discurso da 

harmonia niveladora, mas, pelo discurso do conflito e da diferença como processos da 

compreensão entre culturas, do espaço mesmo que as diferenças possam ocupar. Assim, 

o sujeito migrante deixa de ser um refugo da globalização (BAUMAN, 2009) para se 

tornar ator social soberano de sua própria vida. 

As ideias sobre Estados e identidades nacionais podem ser remexidas, 

principalmente porque a globalização homogeneizante exclui identidades calcadas em 

especificidades, como nos aponta Souza Santos (2009). Porém, mesmo diante desse 

apagamento das especificidades na formação das identidades, é necessário agarrar a 

oportunidade de se pensar em cidadanias universais, uma vez que o sofrimento imposto 

ao migrante é bastante edificante da imagem negativa sobre ele reproduzida e da 

ausência de soberania do mesmo sobre sua própria vida. Diante disso, um dos 

pensamentos que precisam ultrapassar fronteiras é aquele que visualiza a cidadania 

como um direito global, independente da nacionalidade moderna a qual o sujeito está 

ligado. É nesse sentido que Boaventura de Souza Santos (2009) irá falar em cidadania 

pós-nacional ao compreender que, atualmente,  

(...) a erosão seletiva do Estado-Nação, imputável à intensificação da 

globalização, coloca a questão de saber se, quer a regulação social, 

quer a emancipação social, deverão ser deslocadas para o nível global. 

É nesse sentido que se começa a falar em sociedade civil global, 

governança global, equidade global e cidadania pós-nacional. 

(SOUZA SANTOS, 2009, p.11) 

 

É assim que, uma vez que os problemas foram globalizados, o interessante é 

pensarmos em soluções globais. Conforme aponta Souza Santos (2007), as teorias, 

mesmo as críticas, foram todas pensadas na Europa e nos Estados Unidos, concentrando 

o pensamento ocidental em um eixo comumente não combatido, assimilado e 



35 

 

reproduzido pelo cotidiano e pela ciência nos países periféricos do Sul. Portanto, há 

problemas modernos que ainda não apresentaram soluções modernas, conforme aponta 

o autor português. Os problemas de teorias sociais que não se ajustam à realidade dos 

países do Sul é que, em um contexto de globalização, complica à emancipação dos 

sujeitos a necessidade de, ainda, ajustar tais teorias à realidade. Assim, é possível 

identificar neste contexto de globalização – que, ao mesmo passo, carrega preceitos 

particularistas do pensamento ocidental eurocentrado – as chamadas ausências, para 

usar a terminologia de Souza Santos (2007).  Dessa forma, são cinco os modos de 

produção de ausências segundo nossa racionalidade ocidental, caracterizando a 

sociologia das ausências (SOUZA SANTOS, 2007). As ausências, portanto, são 

consequências das denominadas monoculturas: a monocultura do saber, do tempo 

linear, da naturalização da diferença, da escala dominante e do produtivismo capitalista. 

Portanto, essas mesmas ausências passam a tornar invisíveis os sujeitos que 

compõem a sociedade contemporânea - tudo o que não se encaixa nas monoculturas 

torna-se pouco credível e não consegue emergir como solução ou modo de vida. Essa 

racionalidade baseada em monoculturas, conforme aponta Souza Santos (2007), produz 

cinco ausências: o ignorante (monocultura do saber), o residual (monocultura do tempo 

linear), o inferior (monocultura da naturalização da diferença), o local (monocultura da 

escala dominante) e o improdutivo (monocultura do produtivismo capitalista).  

Pensando em uma forma de fazer emergir as ausências ao passo que as mesmas 

tornem-se presenças, Souza Santos (2007) propõe as ecologias como resposta às 

monoculturas. As ecologias também se fundamentam em cinco etapas. Baseiam-se na 

sociologia das emergências, uma vez que propõe a insurreição das alternativas até então 

invisibilizadas pela racionalidade das ausências. As cinco ecologias que Souza Santos 

(2007) apresenta são: ecologia dos saberes, ecologia das temporalidades, ecologia do 

reconhecimento, ecologia da transescala e ecologia das produtividades. 

O objetivo dessas emergências é fazer com que as ausências se tornem 

presenças, apresentando novas formas, deslocadas do pensamento particularista e da 

razão “indolente e preguiçosa” (SOUZA SANTOS, 2007), a fim de construirmos 

caminhos para os sujeitos se emanciparem, de fato, em suas experiências ao redor do 

globo. Diante desse cenário, o autor pressupõe que esse movimento entre ausências e 



36 

 

emergências irá produzir realidades mais caóticas e ainda mais plurais. Nesse passo, 

para nos compreendermos enquanto sujeitos, com nossas diferenças e com a 

necessidade de emergir alternativas à normatividade da razão indolente, Souza Santos 

(2007) compreende o processo de tradução. Assim, o “(...) procedimento de tradução é 

um processo pelo qual vamos criando e dando sentido a um mundo que não tem 

realmente um sentido único, porque é um sentido de todos nós; não pode ser um sentido 

que seja distribuído, criado, desenhado, concebido no Norte e imposto ao restante do 

mundo” (SOUZA SANTOS, 2007, p. 41). A concepção mais rica desse processo é não 

pensar em respostas únicas e unifocais para todo um globo de inúmeros contrastes. Essa 

foi, até então, a resposta do pensamento ocidental à diferença.  

As ausências do inferior e do local são, portanto, duas ausências prioritariamente 

impostas aos migrantes de países do Sul que interagem com as novas residências na 

Europa e América do Norte. A partir da hierarquização no interior da diferença (um 

migrante europeu é tido como melhor do que um migrante africano) e da concepção do 

que é global (uma cultura local que não se globaliza é uma cultura anacrônica e 

retrógrada), foi que alguns mitos a respeito das migrações (principalmente de latinos e 

africanos) se propagaram pelo discurso internacional. Fazer emergir possibilidades de 

compreendermos a diferença não como hierarquia e a localidade não como uma resposta 

negativa à globalização é parte das propostas no interior da sociologia das emergências 

com a ecologia do reconhecimento e da transescala. E o processo da tradução, se 

utilizando de termos da teoria linguística, é aquele que pressupõe uma relação 

intercultural e intersocial – “(...) é traduzir saberes em outros saberes, traduzir práticas e 

sujeitos de uns aos outros, é buscar inteligibilidade sem ‘canibalização’, sem 

homogeneização” (SOUZA SANTOS, 2007, p.39). 

Ao pensarmos na formação da sociedade moderna, centrada na concepção 

europeia e ocidental, pensamos em eixos de cidadania, extremamente ligados aos 

direitos sociais concebidos ainda no século passado. Porém, o pensador Alain Touraine 

(2007) analisa os conflitos que não estão restritos aos direitos políticos e sociais - são as 

questões de diferença cultural. Assim, surge para o pensador o paradigma cultural 

(TOURAINE, 2007) - uma perspectiva capaz de envolver as diferenças e suplantá-las 

em termos de hierarquia. Como o próprio autor aponta, precisamos de um novo 



37 

 

paradigma que nos explique quem somos e onde estamos situados na busca pela 

compreensão de nossa sociedade. É, assim, urgente entendermos de qual discurso 

falamos e qual constrói o que entendemos sobre o mundo. Assim, pensar em um novo 

paradigma não é apenas pensar em ordem do discurso dominante, mas, principalmente, 

em outras formas de construção de defesas e libertação (TOURAINE, 2007).  

Ainda hoje vemos o migrante europeu em solo brasileiro como advento do 

conhecimento, do progresso e do futuro – enquanto os migrantes de origem africana (ou 

latinos, assim como nós) são postos em um imaginário de dor, sofrimento e ausência de 

direitos – seus saberes são considerados inferiores e suas nacionalidades, 

subdesenvolvidas. A empatia construída em torno desta segunda categoria de migrantes 

é considerável no nível de caridade e pena, pouco acrescentando aos direitos de fato 

desses sujeitos migrantes, eximindo a soberania que os mesmos possam ter sobre seus 

destinos – ou à própria emancipação. Como Sousa Santos (2007) já apontava, criam-se 

as hierarquias a respeito das diferenças, pois nossa racionalidade ocidental está povoada 

da ideia de que a diferença deve vir somada à desigualdade; de que existam 

racionalidades de progresso, produtivismo e cientificidade ocidentais suficientes para 

“resolver” nossas vidas, invisibilizando outras insurgências de pensamento e filosofia 

que porventura possam existir em países do continente latino-americano e africano. 

Essas ausências no interior de categorias de migrantes precisam insurgir também a partir 

da compreensão dos direitos culturais.  

De acordo com Touraine (2007), deveríamos falar desses “direitos culturais”, o 

que faria com que as democracias do mundo se repensassem e refletissem ao ponto de 

se transformarem em prol da construção desses direitos. No interior do pensamento 

sobre as emergências e as novas ecologias que ponham a refletir sobre a razão ocidental, 

podemos pensar em formas de traduzir culturas diversas ao passo de que as mesmas não 

sejam fagocitadas e que os sujeitos que circulam entre essas culturas tenham o direito de 

reconhecer e exigir seus direitos culturais. A definição de Touraine (2007) pressupõe 

que os direitos culturais não sejam apenas uma extensão dos direitos políticos (aqueles 

calcados nos primeiros sistemas republicanos de voto e democracia representativa), 

mas, principalmente, uma forma de proteção de populações determinadas. Trata-se, 



38 

 

portanto, “(...) não mais do direito de ser como os outros, mas de ser outro” 

(TOURAINE, 2007, p. 171).  

A necessidade contemporânea do sujeito, de se afirmar no mundo e de ser 

alguém, de fato um sujeito, perpassa a passagem dos direitos políticos para os direitos 

sociais e, por fim, no momento atual, aos direitos culturais. Esse elemento representa, 

conforme Touraine (2007), a reivindicação democrática a todos os aspectos da vida, 

atingindo também, com força, o conjunto da existência, incluindo as consciências 

individuais.  

 

Os direitos culturais não visam apenas à proteção de uma herança ou 

da diversidade das práticas sociais; obrigam a reconhecer, contra o 

universalismo abstrato das Luzes e da democracia política, que cada 

um, individual ou coletivamente, pode construir condições de vida e 

transformar a vida social em função da sua maneira de harmonizar os 

princípios gerais da modernização com as ‘identidades’ particulares 

(TOURAINE, 2007, p. 171). 
 

O pensamento de Touraine (2007) sobre os direitos culturais dialoga com a 

própria tese de Souza Santos (2009) a respeito do universalismo aplicado aos direitos 

humanos, o que acaba por reduzi-los a meros agentes do localismo globalizado, 

persistindo na manutenção de determinados direitos e sujeitos como os “aceitos” em 

detrimento de outros excluídos. Assim como os direitos culturais entendem o direito à 

diferença, a atuação dos direitos humanos no âmbito da globalização contra-hegemônica 

precisa estar munida da compreensão da interculturalidade e da pluralidade de 

realidades. Portanto, a ideia é pressupor que o universalismo é inimigo dos direitos 

humanos efetivos, pois, a necessidade é organizar “(...) uma constelação de sentidos 

locais, mutuamente inteligíveis, e que se constitui em rede de referências normativas 

capacitantes” (SOUZA SANTOS, 2009, p. 15). Deslocar o olhar do que até o momento 

foi considerado como critério de medida de valor para uma porção de outros sentidos 

que são produzidos em diferentes culturas e que carecem de valoração.  

Pensar nas sociedades que se formam diante dessa interculturalidade posta no 

mundo é pensar em situações menos visíveis que conflitos evidentes. Touraine (2007) 

compreende que o elemento da interculturalidade precisa ser pensado em situações 

menos institucionais, como é o caso das comunidades formadas por minorias em 



39 

 

consequência de migrações, expulsões e até exílios. O mais importante é compreender 

que a ideia de pensar em direitos culturais não exclui a necessidade de se reforçar a luta 

pela segurança dos direitos sociais e políticos também, pois, em alguns casos, a 

afirmação identitária rejeita a alteridade (TOURAINE, 2007). Assim, assegurar os 

direitos das minorias pressupõe que direitos sociais, políticos e culturais sejam 

garantidos em escala global, a partir de suas localidades e especificidades, pela ótica da 

diferença sem hierarquia. Apenas essas concepções são capazes de assegurar as 

diferenças culturais com respeito, uma vez que “o pluralismo das culturas é uma 

necessidade num mundo em movimento acelerado” (TOURAINE, 2007, p. 186). 

Durante muito tempo, na história da sociedade ocidental, os pensamentos se 

configuraram ao redor de conceitos macro (ao redor da religião monoteísta cristã ou da 

compreensão de nação, por exemplo), mas, na contemporaneidade do paradigma 

cultural, Touraine (2007) aponta para a vontade do indivíduo de ser ator de sua 

existência, tornado-se sujeito. A reivindicação pelos direitos culturais é uma extensão da 

própria cidadania, uma inicial movimentação em prol do sujeito antes de apenas 

indivíduo de uma sociedade de massa. A questão central do sujeito dialoga com sua 

emancipação, conceito que Boaventura de Souza Santos (2007) articula com as 

ecologias e saberes que resultam nas emergências.  

A ideia da interculturalidade perpassa a superação de duas barreiras: a 

hegemonia (não há outras culturas críveis) e a da política da identidade absoluta (há 

outras culturas, mas são incomensuráveis), conforme aponta Souza Santos (2007). 

Assim, o autor entende que a visão colonialista que nos é imposta é de uma violência 

que nem mesmo conseguimos perceber com perspicácia. A própria noção de Sul do 

mundo estaria contaminada por um Sul imperial, que reproduz o pensamento colonial, e 

o Sul contra-hegemônico.  

 

 

1.2 Identidades africanas em diáspora 

 

Imagine-se um cenário em que sementes similares – mas não exatamente 

idênticas – se enraízam em diferentes lugares. Plantas da mesma espécie 

raramente são absolutamente indistinguíveis. A natureza nem sempre produz 

clones intercambiáveis. Solos, nutrientes, predadores, pragas e polinização 



40 

 

variam juntamente com o clima imprevisível. As estações mudam. Também 

mudam os climas [...] A diáspora fornece pistas e indícios valiosos para a 

elaboração de uma ecologia social de identidade e identificação cultural 

que nos leva para muito além do dualismo inflexível da genealogia e da 

geografia. A pressão para se associar, assim como a vontade de lembrar ou de 

esquecer, pode variar de acordo com as mudanças na atmosfera econômica e 

política. (GILROY, 2007, p. 154, grifo nosso) 

 

A diáspora, em seu conceito, não é apenas uma forma de catalogar uma situação 

social – é uma maneira de existir e de compreender no/o mundo. Entre os muitos 

motivos que levam as pessoas a migrarem, principalmente dos países do eixo Sul em 

direção ao Norte (rotas que já começam a se alterar devido à constante movimentação 

da humanidade), são comumente relacionados a problemas desenvolvidos ainda no 

período do colonialismo europeu perante as sociedades e povos africanos, asiáticos e 

latino-americanos: pobreza, subdesenvolvimento e ausência de oportunidades – 

“legados do Império”, como cita Hall (2003) – impulsionam grande parte de 

movimentos migratórios. Por sua vez, o movimento de migração causa a dispersão. A 

noção da diáspora compreende que, mais do que dispersar e difundir sujeitos pelos 

países do globo, o movimento migratório também quase sempre trabalha com a 

“promessa do retorno redentor” (HALL, 2003, p. 28). Noção que já aponta para muitos 

outros elementos além dessa compreensão, ultrapassando o elemento do retorno 

redentor, em experiências que marcarão definitivamente a vida e as subjetividades do 

sujeito que vive em experiência diaspórica. As novas diásporas (frutos das migrações 

pós-coloniais), em um contexto globalizado, são maneiras de existência que prevêem, 

no mínimo, duas identidades, duas formas de linguagem, duas negociações culturais 

(HALL, 2006).  

Há um falso dilema que permeia a globalização e a questão da identidade: ou 

vivemos um retorno às raízes (e as fortes tendências locais) ou estamos sendo 

assimilados pela homogeneização, como nos lembra Hall (2006). Porém, há mais do 

que dois aspectos inseridos nessa problematização. Há, ainda, o elemento da tradução 

(HALL, 2006), caminho que aponta para a possibilidade de formações identitárias que 

ultrapassam fronteiras nacionais, compostas por pessoas dispersadas pelo globo, em 

constante negociação de sua cultura de origem com os traços culturais novos a que estão 



41 

 

submetidos, compondo a tradução (HALL, 2006). Essas identidades, portanto, são “(...) 

irrevogavelmente, o produto de várias histórias e culturas interconectadas, pertencem a 

uma e, ao mesmo tempo, a várias ‘casas’ (e não a uma ‘casa’ particular)” (HALL, 2006, 

p. 89). 

Assim, o importante, como nos aponta Hall (2003), é partir da perspectiva 

diaspórica como subversão ao modelo de nação e nacionalismo – hoje, mais agarrados 

em formações supranacionais neoimperialistas. Também, como nos aponta Gilroy 

(2007), a diáspora “(...) é uma ideia especialmente valiosa porque aponta para um 

sentido mais refinado e mais maleável de cultura do que as noções características de 

enraizamento [...] Ela torna problemática a espacialização da identidade e interrompe a 

ontologização do lugar” (GILROY, 2007, p. 151). 

Ao observarmos a diáspora africana (como são conhecidos os movimentos de 

deslocamento de sujeitos do continente africano em direção a diferentes destinos), 

percebemos que novos sentidos – para além do fenômeno da escravidão em séculos 

passados – estão atrelados à movimentação de africanos pelo globo. As condições 

precárias de trabalho e vida entre famílias africanas provocou uma forte migração 

desses sujeitos de países da África, resumindo a migração deste continente enquanto 

uma massificação das partidas e estagnação de migrantes (SAKHO; DIOP; MBOUP; 

DIADIOU, 2015). É assim, portanto, que a história da diáspora africana (que hoje 

vemos refletida nas movimentações de senegaleses a países da América Latina, traçando 

novas rotas nesse contexto de dispersão) é marcada pela “coisificação das etnias 

africanas” no decorrer dos séculos XV e XIX (CONFORTO, 2015). 

Um elemento a ser considerado a respeito do conceito de diáspora, como salienta 

Gilroy (2012) em seus estudos sobre o Atlântico Negro, é a associação do termo ao 

pensamento judaico moderno, carregado de noções de exílio, provações e dispersões. O 

termo é “emprestado” pelo pensamento judeu diante da história do Êxodo, a partir de 

noções bíblicas sobre dispersão global. A promessa de retorno à “terra prometida” 

carrega noções basilares para se pensar o fenômeno migratório inspirado na necessidade 

(de trabalho e renda). O mundo contemporâneo, nesse sentido, não abre espaço apenas 

aos conflitos e enredos entre nações, mas, também, e fortemente, entre diásporas – 

deslocamentos e ressignificações a partir desses mesmos movimentos. A problemática 



42 

 

desta noção é ater-se apenas aos conflitos da dispersão forçada, oriunda de guerras, 

perseguições e escravidão. Conota fuga, dispersão e sofrimento antes de mobilidade e 

deslocamento livre (GILROY, 2007). A necessidade – ou não – de retorno pode balizar 

o pensamento sobre diáspora – sobre como a mesma representa fendas nos 

deslocamentos forçados na história da humanidade, ao mesmo tempo em que representa 

uma característica inerente das formações sociais que é a própria mobilidade dos seres 

humanos, o nomadismo ou mesmo o deslocamento entre territórios diferentes 

espalhados pelo mundo por intenção e opção de vivência. Há, na atualidade, uma 

diversificação de países incluídos nas rotas migratórias (deslocando algumas certezas 

sobre migrações apenas no eixo Sul – Norte), bem como das motivações para se migrar, 

acompanhadas do desenvolvimento de novas tecnologias de informação e comunicação 

(BLANCO, 2006). 

Sobre a questão específica da vivência diaspórica, em alguns aspectos, pode-se 

até mesmo problematizar a respeito da impossibilidade do retorno e da volta genuína: 

como aponta Breviglieri (2010), a terra de origem está deslocada do sentido real que 

possuía, hoje é apenas uma visão dispersa que não pertence ao momento real de vida do 

migrante – ainda assim, essa mesma terra enquanto horizonte de retorno serviria às 

desculpas e aceitações mediante as dificuldades vivenciadas hoje pelo migrante que se 

encontra em experiência migratória: quaisquer provações são aceitáveis, pois, em breve, 

após o momento de sofrimento, a volta será povoada das vitórias e conquistas 

financeiras e trabalhistas, fortes impressões carregadas na subjetividade migrante. 

Ainda que pensemos em deslocamentos individuais, é importante situar 

características que definam sociedades e, consequentemente, que contribuam para 

definição do tipo de migração oriunda da sociedade em si. Os motivos variam conforme 

variam as condições disponibilizadas em cada país. Podem variar a partir de fatores 

externos (como guerras, conflitos civis, perseguições). Mas há, na história mundial, 

heranças do período colonial que ainda residem perante os países do Sul – 

principalmente aqueles situados no continente africano – com respostas que se 

apresentam enquanto migrações em direção a destinos considerados mais 

“promissores”. Nesse sentido, há a concepção de um mundo em globalização constante, 

um movimento de circulação constante de conhecimento, tecnologia e práticas 



43 

 

simbólicas em grandes proporções – mas um mundo que também estabelece fronteiras e 

impasses a respeito da movimentação e dos movimentos migratórios oriundos desses 

países “esquecidos” pela globalização e pelo centro de poder neoimperialista.  

Hall (1996; 2006) se questiona sobre como tais identidades culturais 

(especialmente a centrada na nacionalidade) estão se modificando a partir deste 

contexto atual de globalização. A diáspora, para o autor, ele próprio um migrante no 

Reino Unido, coloca em conflito, em tensionamentos e em aproximação uma série de 

elementos identitários, circulando em um mundo globalizado, espaço no qual, além da 

transmissão de sujeitos, há também a transmissão de trocas de informação a partir das 

tecnologias de informação e comunicação (TICs). Como nos aponta Brignol (2010), a 

diáspora sacode e amplia a noção de identidade em si, afastando-se da ideia de diferença 

como oposição binária – “A identidade em diáspora torna as fronteiras mais veladas, 

também como lugares de passagem, de mistura, de cruzamento” (BRIGNOL, 2010, p. 

122). Torna-se mais complexo o processo de afunilar as características de uma 

identidade nacional, uma vez que trocas constantes são realizadas com os 

deslocamentos. Ainda que o migrante compartilhe de elementos de sua terra de origem 

com outros migrantes, formando comunidades locais no exterior, ou ainda que 

estabeleça um contato cotidiano com familiares e amigos que permanecem no país de 

onde ele partiu, o subjetivo desse sujeito se altera, pois, agora ele é parte de uma 

sociedade diferente da sua. As trocas podem ocorrer até mesmo em movimentos de 

rejeição, de contestação, mas algo se estabelece e vínculos se refazem a partir da 

experiência diaspórica. Esse sujeito está no centro de um movimento de globalização, 

bastante complexo e que provoca respostas divergentes entre nações e etnias diferentes.  

Vivemos a maior crise migratória desde a Segunda Guerra Mundial (transcorrida 

entre os anos de 1939 e 1945)11, com o recebimento de exilados, refugiados e migrantes 

de distintas nacionalidades por meio do mar Mediterrâneo ou através de fronteiras na 

Europa. Além da grande crise global que se abate sobre os empregos, sobre a economia 

e sobre o bem-estar da população global, guerras e conflitos civis distintos se 

apresentam enquanto condições externas que praticamente impulsionam rotas 

                                                           
11 Relatório da Organização das Nações Unidas (2016). 



44 

 

migratórias tradicionais. O mito da globalização deste século colocou a ideia de países 

que prometem dinheiro e emprego, em espaços onde a circulação é livre. Mas 

percebemos, pelos noticiários e pelo convívio do dia a dia, que o deslocamento (seja 

forçado, seja opcional) ainda enfrenta graves condições impeditivas para sua realização. 

A lógica da globalização, portanto, coloca em circulação mercadorias, mas também 

identidades, uma vez que rearticula relações entre países e culturas diversas “(...) 

mediante uma descentralização que concentra o poder econômico e uma 

desterritorialização que hibridiza culturas” (MARTÍN-BARBERO, 2006, p. 64). O 

poder e o dinheiro estão livres e concentrados; os seres humanos, deslocados e presos.  

A diferença como constitutiva da identidade leva em conta esse intercâmbio 

entre identidades, pois, como aponta Martín-Barbero (2006), é nesse aspecto que os 

grupos ou são desprezados ou reconhecidos pelos demais. Permanece, portanto, a 

existência de centros de poder econômico e social, bem como a busca dos sujeitos por 

destinos mais promissores, levando em consideração esses mesmos centros de poder.  

Conforme já vimos sobre a questão da identidade e diferença, o próprio conceito de 

diáspora depende da concepção do outro para ser entendido, pois, tal conceito “está 

fundado sobre a construção de uma fronteira de exclusão e depende da construção de 

um ‘Outro’ e de uma oposição rígida entre o dentro e o fora” (HALL, 2003, p. 33). 

Aquilo que os naturalizados do país onde reside um migrante pensam ou 

observam sobre esse sujeito que está em terra estrangeira leva uma série de sentidos, 

uma vez que “(...) a experiência da migração é carregada de valores simbólicos e traz 

consequências nas identificações e percepções do mundo” (BRIGNOL, 2010, p.239). A 

maneira como esse sujeito migrante será percebido – e a carga de valor a ele atribuída – 

se relaciona com toda essa dinâmica intercultural entre as identidades nacionais distintas 

em um mesmo território e os valores que todas elas carregam. No fim, “(...) a condição 

migrante não implica somente uma questão de pertencimento, mas também de 

alteridade, como se é visto pelo outro” (BRIGNOL, 2010, p. 246). 

Portanto, a diáspora não é apenas uma condição forçada, mas, também, 

conforme aponta Brignol (2010), um estilo de vida – ainda que a opção pela experiência 

migratória seja, majoritariamente, constituída pela necessidade econômica e pela 

intenção de mudança de vida por meio do elemento econômico. Ainda assim, 



45 

 

precisamos reelaborar a noção dos deslocamentos dos sujeitos pelo globo, ao ponto de 

não pensar nesses deslocamentos apenas como necessidades extremas (embora também 

o sejam fortemente, em muitos casos), mas, sim, como rotas intencionais, destinos de 

vida, opções de viver, estudar, morar e experimentar. A experiência migrante é, 

portanto, um elemento que “sacode” as questões identitárias, colocando em evidência 

conflitos, compatibilidades, culturas, diferenças e semelhanças, também. A crise da 

questão migratória, como apontam os telejornais do mundo inteiro, tensiona essas 

dimensões: ao mesmo passo que há a abertura ao diferente, à construção de uma 

ambiência compartilhada, os velhos valores ainda entram em circulação e todo aquele 

que é migrante representa essa falta de unidade nacional que ainda se mostra como uma 

solução para problemas de emprego e convivência social.  

Nesse aspecto, precisamos pensar na identidade em diáspora por ser justamente 

o fenômeno da migração um dos principais pilares das identidades culturais. Hall (2003) 

lembrará que, essencialmente, as identidades culturais (e principalmente a nacional) são 

formadas de inúmeros fatores e contribuições de diversos povos, o que coloca a noção 

de que não existe um povo fechado em si mesmo, que as trocas e relações estão 

presentes em todas as formações. Assim, a própria noção de diáspora sacode e perturba 

a ordem mecânica de pertencimento, uma vez que “a simples sequência dos laços 

explicativos entre lugar, posição e consciência é rompida, o poder fundamental do 

território para determinar a identidade pode também ser rompido” (GILROY, 2012, p. 

18). 

Mas, isso não significa que outros elementos de constituição da identidade não 

aflorem: Hall (2003) e Escosteguy (2001) salientarão que as questões locais e regionais 

despertam novo sentimento de pertencimento aos sujeitos. A globalização, em sua dupla 

lógica de reter e expandir – das mercadorias que vão do centro à periferia, e dos 

migrantes que vão das periferias ao centro (MARTÍN-BARBERO, 2006) – pode 

provocar a homogeneização das culturas ao mesmo tempo em que as oposições e 

resistências locais se proliferam (ESCOSTEGUY, 2001). Sendo assim, “las identidades 

procedentes de la nación podrían verse en competición con estructuras subnacionales 

(locales y regionales) y supranacionales (diáspora) de pertencia y parentesco” 

(GILROY, 1998, p. 81). Há muitos elementos que envolvem a questão da identidade 



46 

 

nacional, e os sujeitos se identificam e se projetam de diferentes maneiras (e com 

diferentes intensidades) com relação a esses elementos.  

Longe de simplificar a aproximação entre histórias e tradições distintas entre si, 

Gilroy (2012) elabora sobre a noção da diáspora aplicada ao povo negro como uma 

forma de manipular noções sociais. O conceito de diáspora, portanto, é utilizado para 

argumentar sobre a reconfiguração para e entre os povos africanos, entre a relação da 

África com descendentes e populações parcialmente descendentes de africanos 

dispersados pelo hemisfério ocidental (GILROY, 2012). Nesse sentido, o termo 

diáspora é pensado também para problematizar a questão da migração africana – 

prioritariamente em direção à Europa e América (Sul e Norte). Portanto, a principal 

contribuição do termo diáspora se insere no contexto em que: 

A popular imagem de nações, raças ou grupos étnicos naturais, 

espontaneamente dotados de coleções intercambiáveis de corpos 

ordenados que expressam e reproduzem culturas absolutamente 

distintas é firmemente rejeitada. Como uma alternativa à metafísica da 

‘raça’, da nação e de uma cultura territorial fechada, codificada no 

corpo, a diáspora é um conceito que ativamente perturba a 

mecânica cultural e histórica do pertencimento. Uma vez que a 

simples sequência dos laços explicativos entre lugar, posição e 

consciência é rompida, o poder fundamental do território para 

determinar a identidade pode também ser rompido (GILROY, 2012, p. 

18, grifo nosso). 

 

Assim, sob o signo da ideia de diáspora, é possível ultrapassar a noção de raça e 

expandi-la para a consciência de elementos em formas geopolíticas e geoculturais 

resultantes de interações comunicacionais e contextos incorporados e modificados 

(GILROY, 2012, p.25). Para situar a questão da identidade no interior da diáspora, Hall 

(2010) aponta três processos de encontro do povo negro com o Ocidente: o primeiro, 

através do contato dos europeus com nações africanas durante o século XVI e que gerou 

três séculos de escravidão negra; o período do neocolonialismo no continente africano 

(o alto imperialismo) e, por fim, os processos migratórios (posteriores a II Guerra 

Mundial), oriundos de levas de africanos em continente europeu. Todos esses encontros, 

enrijecidos em suas práticas pela cultura ocidental, são parte de um discurso 



47 

 

eurocentrado que desconsidera as alteridades, diferenças e a interculturalidade presentes 

no continente africano.  

O conceito de afrocentricidade, de Molefi Kete Asante (2009), resgata essa 

necessidade do pensamento africano sobre suas identidades, sobre sua maneira de 

produzir e fomentar conhecimento e cultura, para além da determinação ocidental e 

branca sobre o que seriam a civilização e o conhecimento. Como aponta Franz Fanon 

(2008), “aquilo que se chama de alma negra é frequentemente uma construção do 

branco” (FANON, 2008, p.30). As determinações do ocidente sobre a identidade 

africana provocaram essa dominação cultural por parte da desqualificação da história, 

do conhecimento e da civilização dos povos africanos. A orientação afrocêntrica 

recupera esses elementos identitários negados até então, uma vez que a distorção desses 

elementos provoca o mesmo deconhecimento sobre as culturas africanas, o que 

representa igualmente um desconhecimento da diáspora africana no Brasil 

(NASCIMENTO, 2009).  

A identidade diaspórica do africano está na, inclusive, disseminação do 

conhecimento africano por todas as partes do mundo nas quais há a presença da 

migração de sujeitos provenientes da África, com seus elementos culturais e identitários 

dos mais diferentes países do continente. Assim, “o termo africano se refere aos 

afrodescendentes e ao seu legado cultural no continente e na diáspora em qualquer parte 

do mundo” (NASCIMENTO, 2009, p. 29). Ainda que o Brasil (assim como outros 

países da América Latina) vivam na suposta “democracia racial” amplamente alegada, 

os riscos a respeito do preconceito em relação aos negros (brasileiros ou migrantes) é 

tão perverso quanto o de outros países, pois, em todos os casos esse racismo trabalhará 

enquanto um mecanismo de exclusão social dos negros (FANON, 2008).  

O surgimento do pensamento afrocentrado leva em consideração essa exclusão 

social sofrida por quaisquer integrantes da diáspora africana, assim como reconhece e 

propaga a valoração dos elementos culturais e de conhecimento produzidos e edificados 

pelos sujeitos da África negra. Nesse sentido, Molefi Kete Asante (2009) define que “a 

afrocentricidade é um tipo de pensamento, prática e perspectiva que percebe os 

africanos como sujeitos e agentes de fenômenos atuando sobre sua própria imagem 

cultural e de acordo com seus próprios interesses humanos” (ASANTE, 2009, p.93). O 



48 

 

autor também reivindica que os africanos são agentes (no caso, um ser humano capaz de 

agir independentemente em função de seus próprios interesses) em termos econômicos, 

culturais, sociais e políticos. Fanon (2008), em Peles Negras, Máscaras Brancas, 

reivindica a necessidade de afirmação de valores positivos em relação ao negro, focando 

na universalização desses valores: remeter à antiguidade africana, às civilizações que se 

construíram no continente, são ações válidas para situar o negro na história da 

humanidade, porém, sem que essa mesma localização o separe do restante dessa mesma 

humanidade, criando ainda mais brechas de diferenciação negativa entre brancos e 

negros. O reforço e o valor da história e da identidade africanas está nessa marcação de 

culturas reconhecidas, legitimadas, colocando o negro em situação de igualdade, sem a 

relação de superioridade e inferioridade de grupos perante outros (FANON, 2008).  

Nesse sentido – de pensar sobre a identidade em diáspora e sua aplicação 

diretamente ao povo negro que contemporaneamente migra – é que podemos elaborar 

sobre, especificamente, a identidade senegalesa (entendendo que a mesma também é 

plural e está em constante transformação) e como a mesma está relacionada à noção de 

diáspora. 

 

 

1.3 Migrações senegalesas contemporâneas em direção ao Brasil 

 

Precisamente, o fenômeno da migração senegalesa em direção ao Brasil desperta 

a atenção devido aos números que sinalizam para a chegada expressiva desses migrantes 

oriundos do Senegal (país localizado na região conhecida como África Ocidental). 

Ainda que os dados precisos não possam ser elencados (em decorrência, principalmente, 

dos números de migrantes que chegam e permanecem sem documentação legal, o que 

impossibilita a checagem exata), sabe-se que é significativa a presença senegalesa hoje 

no Brasil. A chegada – e a permanência – desses migrantes desperta a atenção e, 

consequentemente, passa a ser pauta recorrente em diferentes veículos midiáticos 

nacionais. Assim, esse fenômeno migratório contemporâneo “impôs”, não de forma 



49 

 

arbitrária, mas a partir das relações de convivência, que o Brasil discutisse racismo, 

xenofobia e interculturalidade.  

As migrações africanas em direção ao continente americano iniciam no século 

XVI e seguem até final do século XIX, com o fim do período escravocrata (elemento 

responsável pela migração forçada de africanos para trabalho escravo). Kaly (2001) 

aponta para que até o final do século XX, o Brasil foi um dos países do continente 

americano que mais recebeu estrangeiros europeus para políticas de 

“embranquecimento”, ocupando os espaços de mão-de-obra “livres”. Nesse mesmo 

período, as fronteiras brasileiras foram restritivas aos migrantes africanos, por estarem 

alocados entre as “raças inferiores” (KALY, 2001, p.7). Assim, a vinda de africanos 

para o Brasil seguiu dificultada até a década de 1950, quando a diplomacia brasileira se 

abre para convênios e cooperações com embaixadas como a do Senegal e de Gana. 

Dados da Organização das Nações Unidas (ONU), do ano de 2013, apontam que 

há mais de 230 milhões de migrantes internacionais (o que corresponde a um pouco 

mais que 3% da população mundial). O relatório da Organização Internacional das 

Migrações (OIM) registra que há um redirecionamento dos deslocamentos migratórios, 

reorientando as migrações para além do eixo Sul-Norte, aumentando a presença 

migratória em eixos de Norte-Sul, Norte-Norte e Sul-Sul (essa última categoria, a 

mesma que abriga a relação de migração que se estabelece entre o Brasil e alguns países 

do continente africano). As migrações que se constituem no eixo Sul-Sul, até o ano de 

201012, representavam mais de 30% do percentual de deslocamentos humanos em 

caráter internacional. São as migrações mais complexas de compreender e analisar, pois 

envolvem uma série de fatores que as caracterizam: migrações econômicas de países 

pobres para países de baixe renda/em desenvolvimento; nichos e setores específicos; 

migrações circulares e sazonais; mobilidade “horizontal” entre os países próximos, além 

de migrações motivadas por questões étnicas, religiosas, de instabilidade econômica e 

política, conflitos civis e militares, entre outras especificidades (FIALKOW, 2016).  

                                                           
12 Organização das Nações Unidas (ONU): Migrants by origin and destination: the role of South-South 

migration. Population Facts, New York,n. 2012/3, June 2012. Disponível em: 

<http://www.un.org/esa/population/publications/popfacts/popfacts_2012-3_South-South_migration.pdf>. 

 



50 

 

Assim como o restante do planeta, o Brasil se insere a partir dos anos 1980 na 

dimensão crescente de globalização e reconfiguração de fluxos migratórios. Com a 

ascensão do capitalismo, ao final da Guerra Fria, intensificam-se as migrações de 

cidadãos que deixam os países da América Latina, da África e Ásia em direção à Europa 

e América do Norte. Neste cenário, insere-se o Brasil enquanto país que se desloca entre 

fluxos de formação e ocupação de territórios pelo país, ao mesmo tempo em que tenta se 

colocar diante do cenário internacional. Países da América Latina passam a viver 

períodos de redemocratização, passados anos de ditaduras militares, ao mesmo passo 

em que as dívidas externas aumentam, assim como a pobreza e as desigualdades – 

índices que distanciam esses países dos na época conhecidos como países de “Primeiro 

Mundo”. Mas as potências regionais também se consolidam nesse período – caso que se 

aplica ao Brasil diante do cenário sul-americano. Os deslocamentos entre cidadãos dos 

países da América do Sul são facilitados, e o Brasil se destaca enquanto um dos destinos 

mais promissores. 

Entre os estados brasileiros que recebem migrantes, o Rio Grande do Sul 

desponta, principalmente para o meio operário fabril de carnes e frigoríficos, como 

destino principal para migrantes africanos (especialmente de países como Senegal e 

Gana) para serviços e contratos nesses locais de trabalho. Atualmente, esse mesmo 

mercado formal encontra-se saturado, o que força parte desses novos moradores a 

ingressarem no modelo informal de trabalho13. As rotas de migração para entrada no 

Brasil são variáveis, mas, desde o ano de 2010, o estado do Acre, no Brasil, e o Peru, 

em solo vizinho, se consolidaram enquanto principal rota migratória, prioritariamente 

para haitianos, dominicanos e senegaleses. De acordo com dados da Secretaria de 

Justiça e Direitos Humanos do Acre (Sejudh), cerca de 20 mil migrantes já atravessaram 

o local desde então14. Esse número possivelmente é maior atualmente, visto que uma 

parcela considerável de migrantes chega sem documentação e por vias não tradicionais, 

o que impossibilita a checagem oficial do número de migrantes vivendo no Brasil.  

                                                           
13Informação retirada de: http://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2014/07/nova-leva-de-

imigrantes-africanos-preocupa-autoridades-de-caxias-rs.html (Acesso em 13/10/2014).  
14Informação retirada de: http://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2014/10/no-peru-orientacao-e-barrar-

africanos-sem-visto-diz-prefeito-de-inapari.html (Acesso em 10/10/2014). 

http://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2014/07/nova-leva-de-imigrantes-africanos-preocupa-autoridades-de-caxias-rs.html
http://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2014/07/nova-leva-de-imigrantes-africanos-preocupa-autoridades-de-caxias-rs.html
http://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2014/10/no-peru-orientacao-e-barrar-africanos-sem-visto-diz-prefeito-de-inapari.html%20(Acesso
http://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2014/10/no-peru-orientacao-e-barrar-africanos-sem-visto-diz-prefeito-de-inapari.html%20(Acesso


51 

 

Dados disponibilizados pelo relatório trimestral da Fundação de Economia e 

Estatística (FEE), de 2016, colhidos através de informações do Ministério do Trabalho e 

Emprego (MTE) brasileiro, informam que o país concedeu a estrangeiros, entre 2011 e 

2014, mais de 200 mil autorizações de trabalho (95% dessas, temporárias). 

Entre os estados brasileiros, o Rio Grande do Sul, segundo a Relação Anual de 

Informações Sociais (vinculada ao Ministério do Trabalho e Emprego), teve um 

aumento contínuo na mão de obra de migrantes (com carteira de trabalho assinada), 

despontando para mais de 10 mil contratações em 2014. A principal nacionalidade que 

integra essa parcela de contratações é a haitiana (29%), seguida de outras duas 

nacionalidades latinas (uruguaia e argentina). A maior parte dessa mão-de-obra 

migrante é constituída por homens (73,5%), jovens (com até 39 anos de idade) e com 

baixo nível escolar (80% com o ensino médio completo). Ainda no Rio Grande do Sul, 

o setor que mais contrata migrantes é o de bens e serviços industriais (em 2014, 

representava 50% da fatia de mercado ocupada por migrantes). Apesar da recessão 

econômica, o número de contratações segue relativamente boa para a parcela de 

migrantes que trabalham com carteira assinada no Brasil. Esses dados são, em sua 

maioria, representativos do mercado de trabalho formal. Não há dados precisos sobre a 

informalidade do trabalho migrante, mas é perceptível o número de migrantes que 

ocupem postos de comércio informal e de rua. A informalidade é uma questão que está 

presente na realidade de muitos migrantes e que é pouco ou nada debatida nos 

municípios brasileiros. Apenas repressão e fiscalização são impostas à essa parcela da 

população que decide se sustentar por meio do comércio informal. 

Especificamente sobre a migração senegalesa, sabe-se que a atividade laboral é a 

principal intenção para a migração. Vania Herédia (2015) realizou uma pesquisa na 

serra gaúcha, no município de Caxias do Sul (RS), sobre o perfil do migrante senegalês 

no contexto brasileiro e gaúcho. Na pesquisa de Herédia (2015), ficou claro que a 

migração em direção ao Brasil é a primeira experiência de boa parte dos senegaleses 

entrevistados pela pesquisadora. A maior parte dessa parcela da população que decide 

migrar para o Brasil já possuía experiência laboral no comércio das cidades senegalesas 

onde residiam anteriormente. Como a experiência migratória dessa parcela da 

população é predominantemente realizada com a intenção de trabalho e geração de 



52 

 

renda para a família que permanece no Senegal, boa parte dos mesmos decide vender 

informalmente pelas ruas (uma forma do dinheiro obtido chegar mais fácil e mais rápido 

às famílias15), bem como intenciona permanecer no mercado do comércio, uma vez que 

é essa sua experiência de trabalho anterior à experiência migratória (HERÉDIA, 2015). 

Compreender a relação entre o Brasil e países africanos (com os quais o mesmo 

mantém relações diplomáticas, culturais ou econômicas) é parte de compreender os 

motivos pelos quais migrantes senegaleses optam pelo solo brasileiro. Como analisa 

Visentini (2012), a relação do Brasil com o continente africano é fortemente marcada 

pelo período escravocrata, porém, não se resume a esse período histórico. A 

contribuição cultural africana para a formação da sociedade brasileira é significativa e 

as relações comerciais do Brasil com a África, desde 2003 (com a primeira gestão do 

Governo do ex-presidente Luís Inácio “Lula” da Silva), estabeleceram fortes vínculos 

sociais, culturais e econômicos entre um país e um continente. Hoje, o Brasil possui 

mais de 30 embaixadas no continente africano, marcando fortemente sua presença em 

questões de diplomacia, comércio e, também, representando uma espécie de 

imperialismo soft no continente (VISENTINI, 2012). Longe de ser uma democracia 

racial - como já problematizava DaMatta (1998) -, o Brasil se constitui como um país de 

fortes vínculos com o continente africano, momento histórico que pode possibilitar que 

as diferenças sejam respeitadas, assim como as justiças à população negra sejam 

cumpridas e uma nova cultura multicultural e da tolerância (VISENTINI, 2012) se 

estabeleça entre nações.  

As necessidades da migração por parte destes trabalhadores senegaleses os 

impulsionam a habitarem e conviverem em um país de cultura, idioma e costumes 

diferentes dos seus que, neste caso, é o Brasil. Atentar para a questão da presença 

senegalesa, na atualidade, em território brasileiro, é aprender sobre a cultura e os 

costumes de uma entre as muitas nacionalidades africanas que compõe não apenas seu 

continente, mas as formações sociais e culturais de localidades por todo o mundo. 

                                                           
15 Em entrevistas realizadas com senegaleses no município de Santa Maria (RS), para a construção de 

uma reportagem sobre a situação dos trabalhadores senegaleses no comércio informal, boa parte dos 

entrevistados relatou essa como a principal motivação para a permanência nesse setor de mercado. Assim, 

o migrante pode, assim que receber as quantias da comercialização de rua, enviar o dinheiro para a sua 

família, sem que precise esperar uma data fixa no mês, quando receberia seu salário formal.  



53 

 

Há muitos elementos para pensar as identidades senegalesas – a partir de como 

as mesmas são compreendidas pelos próprios senegaleses e pelos brasileiros (formas de 

compreensão que podem ser semelhantes, opostas, negadas, atravessadas, 

complementares, entre outras diversas modalidades). A etnia, a religião, gênero, idade, 

escolaridade, formação educacional, trabalho, renda e outros muitos elementos 

combinam entre si para formar a imagem que um senegalês carrega consigo em sua 

experiência migratória (formando e realocando muitos desses sentidos que são 

representados por ele próprio e pelos meios de comunicação que o perfilam). Todos 

esses elementos identitários estão em negociação com o cotidiano, por meio das 

mediações (MARTÍN-BARBERO, 1987) vividas nessa cotidianidade. Antes de 

pensarmos elementos que podem contribuir para a questão das identidades senegalesas 

em experiência diaspórica, é importante realizarmos um movimento de aproximação à 

história e contexto social, econômico, político e cultural do próprio Senegal.  

A essencialidade de uma cultura já é algo bastante remexido pelas noções de 

diáspora: pensar na colonização francesa no Senegal (e em outros países africanos que 

passaram por transformações no período colonial e neocolonial no continente); ou 

mesmo pensar sobre a religião islâmica – e a confraria mouride disseminada entre os 

senegaleses – seja em seu país de origem, seja no país onde atualmente residem – são 

apenas dois âmbitos possíveis de análise a respeito de como os costumes, a cultura, as 

características sociais e econômicas do Senegal se estruturam ao longo das décadas.  

O Senegal pré-colonial se dividia em reinos vassalos do Império do Mali (ainda 

no século XV), como exemplifica Alpha Diallo (2011). O espaço entre os rios Senegal e 

Gâmbia pertencia a uma única unidade política (conhecida como Jolof, que até hoje 

designa o atual Senegal). Mesmo com a chegada dos portugueses ainda no século XV, a 

região do Senegal tornou-se colônia francesa (ALPHA DIALLO, 2011), característica 

que irá definir parte do idioma falado no país (francês), bem como reforçar as 

características posteriores que são impostas a uma nação que foi colonizada (problemas 

estruturais no contexto social e econômico, por exemplo). Assim como boa parcela dos 

países do continente africano, o Senegal tornou-se uma nação independente apenas na 

década de 60, época que ficou conhecida como o “Ano Africano” (VISENTINI, 2012) 

devido ao grande número de nações independentes que se constituem no continente a 



54 

 

partir do começo dessa década. O país é dividido em quatro regiões (Dakar, Saint Louis, 

Vale do Rio e Casamance). A capital do país é Dakar e abriga em seu território a 

República de Gâmbia (HERÉDIA; PANDOLFI, 2015; ALPHA DIALLO, 2011). 

Muitos pesquisadores do continente africano criticam as posições históricas e 

sociais dos registros sobre a África. Para estes, o continente é abordado como descaso, 

tendo suas questões relevadas apenas no nível da discussão sobre o colonialismo 

europeu no continente. Há poucos registros sobre a África pré-colonial, sobre a 

formação das complexas e expressivas sociedades africanas – entre elas, a parcela de 

terra onde hoje se situa o Senegal, país situado na costa ocidental africana. O mesmo 

está localizado em uma posição que estabelece fronteiras físicas com a Mauritânia, com 

Mali, Guiné, Guiné-Bissau e Gâmbia (VISENTINI, 2012).  Mesmo que uma parte do 

continente africano tenha sofrido influência das chamadas “religiões reveladas” (tais 

como o cristianismo e o islamismo), há a presença de um monoteísmo africano, presente 

na concepção da moral e do respeito à vida em conjunto harmonioso, dos homens para 

os homens, dos homens para a natureza (PEREIRA, 2012). No Senegal, a maior parte 

de sua população é adepta da religião islâmica, manifestada através da confraria 

mouride (a confraria de maior presença no país). A confraria mouride foi fundada por 

Cheikh Amadou Bamba, e, seus seguidores, possuem na cidade de Touba o seu espaço 

sagrado. O islamismo chega ao Senegal através de rotas comerciais e de movimentos 

migratórios (relações estabelecidas com os árabes, principalmente), advindo daí a sua 

relação com as confrarias. O colonialismo francês, e sua rejeição, fizeram com que os 

costumes pacíficos das confrarias (introduzidas no Senegal por meio dos viajantes 

comerciais muçulmanos) se adaptassem aos costumes africanos (SAMBE, 2015).  

O Senegal é um país de aproximadamente 14 milhões de habitantes – três 

milhões dessa parcela hoje vivem em experiência migratória. No país, há altos índices 

de desemprego e o percentual de pobreza entre a população é de 48% (DO CARMO; 

NDIAYE; MOONJEN, 2015). As características econômicas do país são um dos 

principais fatores que torna o Senegal um país de emigração – ainda que grande parcela 

da migração africana se concentre especificamente no próprio continente (SAKHO et al, 

2015). Esse aspecto é tão saliente na cultura e no país africano que o mesmo possui um 

Ministério dos Senegaleses no Exterior – órgão que já apontou para dados como o de 



55 

 

que, atualmente, residam no exterior de dois a três milhões de senegaleses (SAKHO et 

al, 2015). Sobre essas pesquisas que analisam a migração senegalesa – do Senegal para 

outros países ou do campo para as cidades, no próprio Senegal – é avaliada como 

representativa a partir da década de 1990, onde os dados econômicos e sociais desse 

país foram casados e avaliados em conjunto com a migração internacional: 

 

(...) a integração regional, na escala do Oeste africano, e o 

debate sobre a relação entre migração e urbanização, por um 

lado, e o desenvolvimento de outro, vão aumentar a 

conscientização sobre a necessidade de responder as lacunas 

sobre estatísticas ligadas à migração em estados como o 

Senegal (SAKHO; DIOP; MBOUP; DIADIOU, 2015, p.25). 

 

A questão migratória está profundamente relacionada à cultura do povo 

senegalês, seja por motivos de mobilidade humana secular (e a ocupação de territórios 

desde a formação das civilizações naquele território), seja por questões relacionadas ao 

colonialismo francês e seus resquícios à economia e à cultura senegalesas (SAKHO et 

al, 2015). As rotas migratórias do Senegal em direção à Europa iniciaram a partir da 

independência do país, antigamente uma colônia francesa, na década de 1960. A maior 

parte dos primeiros migrantes senegaleses também era composta por homens que 

buscavam empregos em fábricas francesas. Até o final da década de 1980, a migração 

senegalesa se concentrava predominantemente entre outros países do continente 

africano. Essa rota só se alterou durante a crise econômica que na mesma década afetou 

diversos países africanos, deteriorando parte das condições de vida das famílias 

senegalesas, fossem residentes na zona urbana ou rural (SAKHO et al, 2015). Ao 

mesmo momento, quando a migração senegalesa se volta mais para a Europa (a destinos 

como Itália e França), os países da tradicional rota migratória adotam posturas mais 

rígidas para controle de entrada e permanência de migrantes em solo europeu (SAKHO 

et al, 2015). Essa relação de maior controle da migração senegalesa em direção à 

França, por exemplo, resultou na escolha por novas rotas – até o final dos anos 1990, 

um em cada cinco migrantes senegaleses optou por destinos pouco convencionais 

(Estados Unidos, países localizados na Ásia ou Oriente Médio).  



56 

 

A história da migração senegalesa está baseada no deslocamento dos centros dos 

locais no vale do rio Senegal para as cidades litorâneas, passando pelas regiões centrais 

da Bacia do Amendoim – e essa mesma história de migração está calcada em uma 

noção de dupla territorialidade: a de um espaço cultural de mobilidade secular e a 

colonial (SAKHO et al, 2015). A primeira noção de mobilidade (cultural e secular), 

como nos explicam os pesquisadores senegaleses Sakho (2015), Diop (2015), Mboup 

(2015) e Diadiou (2015), está canalizada na própria rota do vale do rio Senegal 

enquanto espaço próspero para o crescimento de povos africanos e civilizações locais, 

ponto estratégico de comércio. Nessa mesma primeira noção de mobilidade, está 

também incutida a noção de rito de passagem pessoal que envolve a migração – “Seria 

preciso partir para ser um homem, ter um status social ou reconhecimento” (apud 

FALL, 2007, p.2). Já a segunda noção de mobilidade (colonial) situa-se no âmbito 

político e econômico do império colonial francês na África no final do século XIX. A 

remodelação territorial e a redefinição de rotas laborais moldaram o caráter migratório 

dos senegaleses. A migração senegalesa origina-se internamente, do campo para a 

cidade, transferindo-se no âmbito internacional devido à escassez de postos de trabalho 

– o que permite aos pesquisadores chegar à conclusão de que o colonialismo é parte 

fundadora e determinante na migração laboral senegalesa e no seu desenho de rotas e 

estrutura internacional (SAKHO et al, 2015). 

Uma das observações mais salientes entre pesquisadores e observadores do 

fenômeno migratório senegalês em direção ao Brasil é a forte formação de redes e 

fluxos de intercomunicação entre esses migrantes – são redes que vão se constituindo 

por fatores de localização, regionalização, amizade, interconhecimento, existindo em 

formato circular, possibilitando trocas formais e informais (no trabalho, no aspecto 

religioso, para fornecer dois exemplos), deslocando e integrando as maneiras como o 

migrante passa a estabelecer relação com o Senegal enquanto vive e trabalha no país por 

ele escolhido (TEDESCO; GRZYBOVSKI, 2013). Esse modelo de rede é o que 

costuma garantir ao migrante a proteção necessária básica (emprego, residência, 

convívio e idioma, por exemplo) em território desconhecido, o que impede que o 

mesmo tenha sido colocado em ambiente completamente inóspito por conta do 

desconhecimento local (MINCHOLA, 2015). Além das orientações para permanência 



57 

 

em novo território, as redes oferecem espaços de criação de associativismo e de fomento 

à cultura nacional (um pequeno espaço no qual os valores, raízes e atributos culturais 

senegaleses possam continuar sendo respeitados, valorizados e cultuados, mesmo que 

geograficamente não estejam mais no mesmo espaço nacional).  

A probabilidade mais especulada entre as análises desse recente fluxo migratório 

questiona a intenção em residir no Brasil – mas, em algumas conclusões ainda a serem 

complementadas, já se percebe que essas mesmas redes de convivência e troca 

intercultural são as principais responsáveis pelo fomento à migração senegalesa no 

Brasil. Em conversas informais com migrantes senegaleses que residem no Rio Grande 

do Sul, já observamos a influência que a família e amigos exercem perante a intenção de 

migrar. As rotas mais escolhidas, o país almejado, os postos de trabalho buscados – 

todos esses aspectos perpassem essa rede de conexão entre senegaleses.  

Em termos de deslocamento territorial, podemos afirmar que a chegada do 

migrante senegalês no Brasil pode ocorrer de duas formas: uma delas, pelas vias legais, 

esse migrante consegue visto e, através da Espanha, pode desembarcar diretamente em 

São Paulo (SP, Brasil). Mas, grande parte dos casos de chegada de senegaleses ocorre 

por meio da imigração irregular, por vias muitas vezes arriscadas. Através do Peru ou da 

Bolívia, países que fazem fronteira com o estado do Acre, no norte brasileiro, 

senegaleses chegam ao Brasil e prosseguem até o estado de São Paulo, de onde partem 

para Santa Catarina e Rio Grande do Sul, quando não permanecem no estado paulista. 

Esses três últimos estados são os que mais têm recebido a migração senegalesa nesse 

período, de 2012 até recentemente (MINCHOLA; REDIN, 2015). 

Como a situação do visto é bastante complicada e demorada (assim como toda a 

legislação do Estatuto do Estrangeiro, datado da década de 1980 e pouco atualizado para 

as condições contemporâneas da migração no Brasil16), o migrante senegalês costuma 

solicitar refúgio – um direito internacional concedido a qualquer cidadão em qualquer 

país ou estado no mundo. As solicitações de refúgio permitem ao migrante portar um 

                                                           
16 Atualmente, desde julho de 2015, tramita no Congresso Nacional o Projeto de Lei 288/2013, que 

objetiva revogar o Estatuto do Estrangeiro (da década de 80) e consolidar uma Lei das Migrações, voltada 

a uma agenda de direitos humanos. Porém, ainda há problemas também neste novo formato para a 

legislação sobre migrações no Brasil: falta ao PL “a compreensão da dimensão protetiva que está no 

conceito do Direito Humano de Imigrar” (MINCHOLA; REDIN, 2015, p.215). 



58 

 

CPF e uma carteira de trabalho para residir no Brasil. As análises das solicitações de 

refúgio são feitas por autoridades nacionais – no caso brasileiro, é o Conselho Nacional 

de Migração que analisa os pedidos. A resposta pode levar de dois a três anos, período 

que muitos senegaleses costumam permanecer no país. O refúgio pode ser concedido e, 

caso isso ocorra, o migrante recebe um visto humanitário e pode residir no Brasil nessa 

condição (MINCHOLA; REDIN, 2015).  

Conforme dados do Comitê Nacional para os Refugiados (Conare), informados 

ao Alto Comissariado das Nações Unidas para os Refugiados (ACNUR), no ano de 

2014 (última checagem), foram mais de 1600 solicitações de refúgio por parte de 

senegaleses para o Brasil (o que tornou essa nacionalidade a principal solicitante de 

refúgio no país17). Ao chegarem em território acreano, os migrantes precisam esperar 

por regularização em abrigos oferecidos pelo governo estadual para só depois rumarem 

para outros estados com maior oferta de emprego. No Rio Grande do Sul, cidades como 

Caxias do Sul (na serra gaúcha) e Passo Fundo (no Norte do Estado) oferecem 

solicitações de refúgio, com apoio de organizações e associações não-governamentais 

(MINCHOLA, 2015).  

A migração senegalesa é, portanto, parte estrutural da constituição dessa 

sociedade cultural, agregando a essa nacionalidade os elementos que são postos em 

relação diante das movimentações identitárias que se fazem presentes no movimento 

migratório. Assim,  

(...) a evolução da migração senegalesa marca os estágios da 

globalização: a internacionalização com a colonização e a gênese da 

migração através do vale; a transnacionalização, com a liberalização 

que mergulhou no marasmo; a economia rural que está na origem dos 

fluxos das regiões centrais e, finalmente, a globalização com 

metropolização e atração a cidades mais globais sobre os mais 

qualificados (SAKHO; DIOP; MBOUP; DIADIOU, 2015, p. 43). 

 

Como apontam Sakho, Diop, Mboup e Diadiou (2015), o perfil do migrante 

senegalês na época era o do jovem do campo, majoritariamente iletrado. As tendências 

atuais já sinalizam para um perfil de jovens com formação universitária ou escolar 

                                                           
17 Nesse contexto, não se enquadram as solicitações de haitianos, uma vez que os mesmos são regulados 

por normativas específicas (MINCHOLA, 2015, p.89). 



59 

 

completa, bem como o de um nascente perfil de migrantes senegalesas mulheres 

(embora no contexto brasileiro, a maioria dos migrantes que chegam ao país latino é 

composta por jovens homens). As mulheres migravam muito em decorrência da 

necessidade de reagrupamento familiar – porém, atualmente, esse cenário já aponta um 

empoderamento de senegalesas em busca de postos de emprego e desenvolvimento nos 

países de migração (SAKHO et al, 2015). 

Assim, a rota da migração senegalesa passa a incluir países na América Latina, 

despontando entre os mesmos, principalmente, Argentina e Brasil. As sucessivas mortes 

no Mediterrâneo (devido às travessias perigosas por conta da ilegalidade atribuída a esse 

fluxo migratório) e a acolhida pouco receptiva nos países europeus, assim como as 

dificuldades econômicas e sociais dos vizinhos africanos, somadas ao destaque 

internacional que o Brasil tem recebido - bem como suas políticas migratórias 

relativamente mais receptivas, ainda que distantes das ideais (MINCHOLA, 2015) - são 

a soma de fatores que atraem senegaleses, há mais de dez anos, para uma vida em solo 

brasileiro. 

O fenômeno migratório na direção dos países em desenvolvimento, invertendo a 

lógica migratória “tradicional” (no sentido Sul–Norte), desperta atenção – 

principalmente por deslocar algumas certezas sobre sentido de migração e por 

proporcionar outras modalidades novas que seguem em contínuo crescimento e cuja 

direção é plural e diversa (BLANCO, 2006), como é o caso da migração Sul-Sul (na 

qual a migração de países africanos em direção aos latino-americanos se encaixa). Esses 

fluxos migratórios contemporâneos, aos olhos “locais”, culturas e hábitos diferentes dos 

já consolidados em comunidades brasileiras são a diferença explícita, e a compreensão e 

o estranhamento aparecem de diferentes formas.  

Segundo o Relatório da Organização Internacional das Migrações (2013), há um 

perfil definido a respeito do migrante senegalês. Esse perfil apresenta que, em sua 

maioria, os senegaleses que costumam migrar são jovens (70% corresponde a idades 

entre 15 e 34 anos), homens (85%), sendo o continente europeu a principal rota 

escolhida por 46% deles, enquanto 44% preferem outros países no continente africano. 

O motivo principal para migrar continua sendo a busca por emprego. Dados 



60 

 

apresentados pela pesquisa Mafe18 apontam que há em 70% das residências senegalesas 

pelo menos um membro da família residindo e trabalhando no exterior na condição de 

migrante. A presença de migrantes do gênero masculino é mais forte. Mulheres 

senegalesas até migram em direção ao Brasil, mas são em um número menor do que o 

de jovens homens – e, em muitos casos, essas mulheres possuem uma relação 

matrimonial com um senegalês que também as acompanha na experiência migratória 

(TEDESCO; GRZYBOVSKI, 2013).  

Como já apontamos anteriormente, grande parte dos senegaleses que chegam ao 

Brasil estão vivenciando sua primeira experiência migratória (HERÉDIA, 2015). O 

perfil, enquadrado em características específicas, dessa migração não aponta para um 

recorte quadrado dessa nacionalidade, mas para um padrão, até para que se reconheça 

nesse fenômeno as suas explicações sociais, culturais e políticas. Hoje, o migrante 

senegalês migra com o objetivo de trabalhar e gerar renda para a sua família, 

normalmente uma família extendida que permanece em território senegalês enquanto o 

migrante reside no Brasil. Esse levantamento nos ajuda a compreender as motivações 

migratórias, bem como as características da sociedade senegalesa, em um movimento de 

entender quem é esse sujeito que migra para também compreendermos como esse 

mesmo sujeito se utiliza da mídia para expressas, autorrepresentar e discutir a 

identidade senegalesa (e suas múltiplas interpretações) em experiência diaspórica. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
18 Endereço eletrônico da pesquisa disponível em: http://mafeproject.site.ined.fr/en/partners/senegal/. 

Acesso em: 01 fev. 2016. 

http://mafeproject.site.ined.fr/en/partners/senegal/


61 

 

2. MIGRAÇÕES, USOS SOCIAIS DOS MEIOS E REPRESENTAÇÕES 

MIDIÁTICAS 

  

 Neste capítulo, apresentamos outros elementos básicos para a discussão sobre a 

autorrepresentação da identidade senegalesa em diáspora: trazemos a noção de usos 

sociais dos meios, de Martín-Barbero (1987), para refletir o uso e as apropriações 

cotidianas dos migrantes das redes digitais e dos espaços de comunicação relacionados 

às tecnologias de comunicação e informação (TICs) e como esse fenômeno se relaciona, 

na atualidade, ao contexto migratório contemporâneo. Trazemos, também, um apanhado 

sobre as relações da webdiáspora com a autorrepresentação e representação midiática 

das identidades migrantes.  

 

 2.1 Usos sociais da internet e processos migratórios: redes e webdiáspora 

 É importante não cair no argumento vago de que migrantes carregam consigo 

uma “cultura”, genuína e intocável (GRIMSON, 2011), que translada continentes. A 

experiência migratória envolve uma série de negociações - que partem dos costumes e 

culturas do sujeito migrante, e que também envolvem as novas associações 

desenvolvidas pelo mesmo durante sua experiência de migração. Portanto, o que está 

posto é mais do que uma nacionalidade diferente que reside no Brasil, mas outras 

identidades culturais construídas a partir da experiência (concreta e subjetivamente) no 

país de migração. O mesmo ocorre e pode ser descrito diante do cenário comunicacional 

ao qual os migrantes se associam e partilham em seus usos. A comunidade diaspórica na 

internet não necessariamente arrasta consigo as mesmas culturas ou prevalece na 

manutenção de uma identidade continuada, como pontua Matellart (2009). Assim, as 

experiências diaspóricas pelo mundo (permeadas pelo uso da internet) trabalham 

diariamente em uma manutenção e partilha de elementos identitários comuns, mas, 

colocam em conflitos e contradições, bem como mesclam e modificam, outros 

elementos postos em circulação através dos usos sociais da internet pelos sujeitos 

migrantes. 



62 

 

As experiências migratórias advêm desde o princípio da formação das 

sociedades humanas e seguem enquanto importante movimentação – cultural, 

econômica, social e politicamente – de deslocamento e interculturalidade entre povos no 

mundo inteiro. Ser migrante, conforme a conceituação de Brignol (2013), significa 

“assumir posicionamento múltiplo de vinculação a diferentes culturas e territórios 

sociais e simbólicos – além das relações de pertencimento que transcendem fronteiras 

geográficas” (BRIGNOL, 2013, p. 83).       

 O cenário contemporâneo das migrações, que abarca o contexto vivido de 

milhares de migrantes em todo o mundo, é um espaço de incorporação das tecnologias 

da informação e da comunicação (TICs) ao processo migratório, conforme salienta 

Brignol (2013), contribuindo para que as dificuldades de interação anteriormente 

vivenciada pelos migrantes fossem, em boa parte, superadas, acoplando novas práticas 

de comunicação e relação. Simultaneamente, há uma diversificação do fenômeno 

migratório com a incorporação de novos formatos de mobilidade humana, não apenas 

em termos territoriais e continentais, como também em termos de motivações para a 

opção migratória (BLANCO, 2006).        

 As TICs assumem um importante papel no cotidiano desses migrantes 

(BRIGNOL, 2013) e a diversidade no uso social dessas tecnologias, a partir da 

concepção de mediações, nos permite analisar que, apesar dos limites tecnológicos e das 

desigualdades sociais e econômicas, a variedade e a capacidade de produção de sentidos 

são presentes e estão marcados pela relação com as identidades – ou, de acordo com 

Brignol (2013), tais usos sociais são “demandados por experiências identitárias” 

(BRIGNOL, 2013, p. 83). É a própria condição de migrante que produz modalidades 

particulares de consumo e de usos midiáticos, centrados, principalmente, nas relações 

com o país de origem e na criação de redes de partilha e convivência entre migrantes 

que dividem uma experiência migratória (COGO; GUTIÉRREZ; HUERTAS, 2008). 

Como parte da audiência que são, ativa, os migrantes interpretam a informação e se 

apropriam conforme os usos que os mesmos intencionam fazer dos meios de 

comunicação em seu contexto. 



63 

 

Assim, essas demandas identitárias estão inseridas no contexto dos usos da 

mensagem na vida cotidiana de indivíduos vinculados à comunidade (MARTINO, 

2009) em que se encontram durante experiência migratória. A relação com as 

tecnologias digitais por parte de sujeitos migrantes foi acentuada ao longo das décadas, 

como salienta Maldonado (2013), ao remeter a noção de uso a um processo acelerado de 

aprendizado das técnicas digitais de comunicação. Os mesmos optam pelo agir 

multidimensional (MALDONADO, 2013). Por sua vez, a migração africana também 

sofre com as modificações dos usos e apropriações da internet e das novas tecnologias 

de comunicação, pois, 

 

(...) com a globalização e o desenvolvimento dos meios de 

comunicação, essas questões tornaram-se mais visíveis. E, 

contrariamente aos migrantes forçados do tempo da escravidão, 

os atuais, refugiados ou migrantes voluntários, à procura de 

melhores condições de vida, conseguem relatar suas experiências 

de vida sem a interferência dos dominadores, como sustenta 

Homi Bhabha (KALY, 2001, p.8). 
 

 

As buscas pela informação, assim como o processo de interação e organizações 

de relações em redes caracterizam essa demanda identitária e comunitária por parte dos 

sujeitos migrantes. Através da concepção de mediações, cunhadas por Martín-Barbero 

(1987), compreendemos que as formas como o sujeito interage com o meio – e com as 

mensagens – perpassa todos os significados por ele apreendidos, a experiência pessoal e 

o contexto social, no “modo como sujeito e tecnologia se relacionam” (BRIGNOL, 

2013, p. 83). É nesse aspecto que as questões que envolvem as teorias de recepção e – 

mais especificamente, o conceito de mediações - envolvem a noção de que a 

comunicação não se distancia da cultura – ao contrário, ambos são complementares na 

vivência social dos sujeitos.  

Assim, os elementos constitutivos das mediações são acrescidos de novos 

elementos, que começam a perceber a importância do cotidiano na experiência 

comunicacional dos sujeitos. Para compreendermos o aspecto cultural da internet, 

precisamos entender a noção a respeito dos usos sociais dos meios. Esse modelo 

comunicacional de interpretação das relações entre sujeito e cultura, que parte de um 



64 

 

deslocamento metodológico, é um ponto de se olhar a pesquisa. Os usos, através da 

concepção de Martín-Barbero (1987), partem da perspectiva das mediações – as 

apropriações e noções próprias dos sujeitos que interferem e reconfiguram sua 

experiência comunicacional. O conceito de mediações, cunhado no processo de 

subdesenvolvimento e modernização de comunidades latino-americanas, implica no 

surgimento de novos sujeitos sociais e de identidades a partir dos usos das tecnologias 

de comunicação (JACKS; ESCOSTEGUY, 2005). São, portanto, indissociáveis da 

situação sociocultural dos receptores que reelaboram conteúdos a partir de suas 

experiências culturais e de suas apropriações – partes de diferentes demandas e 

competências culturais. Está para além dos objetos, é parte de ações que dão forma 

social (MARTÍN-BARBERO, 1987).      

 Esse modelo comunicacional de interpretação das relações entre sujeito e cultura 

(usos sociais), que parte de um deslocamento metodológico, é um ponto de se olhar a 

pesquisa. Como apontam Jacks e Escosteguy (2005), o estudo das mediações implicará 

na superação da delimitação rígida entre meio e mensagem, recaindo seu foco e atenção 

nos elementos que fornecem especificidade aos usos dos meios e suas mensagens 

abarcando o contexto dos receptores. Os usos sociais dos meios, referenciando 

principalmente a internet e a ambiência digital, exigem, como apontam Cogo e Brignol 

(2011), algumas dimensões características desse novo contexto: “a facilidade de acesso 

à esfera da produção, a convergência midiática, a interatividade, a hipertextualidade e a 

heterogeneidade das características da internet” (COGO e BRIGNOL, 2011, p.2).  

 É o caso da mediação através da tecnicidade – elemento fortemente relacionado 

à questão das TIC’s, trazido por Martín-Barbero (2014): o lugar da própria cultura é 

deslocado no interior da sociedade a partir do momento que a mediação tecnológica se 

transforma de instrumento para estrutura, pois, “(...) a tecnologia remete hoje não só, e 

nem tanto, à novidade dos aparatos, mas também a novos modelos de percepção e 

linguagem, a novas sensibilidades e escrituras” (MARTÍN-BARBERO, 2014, p.25). 

Nas palavras de Canclini (2009), a cultura se apresenta para nós no formato de 

processos culturais, não aparecendo e sendo consumida/pensada pela sociedade da 

mesma maneira no decorrer da história. O autor salienta que, diante dessa característica 

(de processos culturais), é que se desponta a importância dos estudos de recepção e 



65 

 

apropriação de mensagens em circulação na sociedade contemporânea. No cotidiano, 

cada grupo muda e se apropria dos usos, da forma como produz, coloca em circulação e 

consome sua cultura (CANCLINI, 2009). Assim, “dizer que a cultura é uma instância 

simbólica na qual cada grupo organiza sua identidade é dizer muito pouco nas atuais 

condições de comunicação globalizada. É preciso analisar a complexidade que assumem 

as formas de interação e de recusa, de apreço, discriminação ou hostilidade em relação 

aos outros” (CANCLINI, 2009, p. 44).      

 As tecnologias de comunicação aportaram ao continente latino de forma tardia, a 

exemplo da maneira como foram implantadas nos países europeus. Conforme salienta 

Martín-Barbero (2002), as novas tecnologias introduziram na América Latina a 

“contemporaneidade entre o tempo de produção nos países riscos e o tempo de consumo 

em nossos países pobres”, (MARTÍN-BARBERO, 2002, p. 178). Mas o autor 

problematiza acerca da “não-contemporaneidade”, ocultada por tal contemporaneidade, 

no que diz respeito às relações entre “tecnologias e usos, objetos e práticas” (MARTÍN-

BARBERO, 2002, p. 178). Assumimos e nos apropriamos de usos da internet e das 

redes, em um epicentro comunicativo que atinge as mais diversas esferas sociais em 

nossas comunidades, além da nossa forma de identificação um com o outro – 

consequentemente, o processo migratório: “Se informatizem ou morram” (MARTÍN- 

BARBERO, 2002, p.178) é a sentença contemporânea.   

 Como as novas tecnologias de comunicação interferem no nosso cotidiano a 

ponto de auxiliarem na reformulação de nossas identidades? Martín-Barbero (2002) 

reforça que tais tecnologias digitais colocam em crise a “ficção da identidade que, na 

maioria de nossos países, é a cultura nacional” (MARTÍN-BARBERO, 2002, p. 187), 

pois, como conceituou o autor, “trata-se do início de uma nova configuração cultural, da 

articulação das identidades a partir da racionalidade tecnológica que se constituem no 

motor do projeto de uma nova sociedade” (MARTÍN-BARBERO, 2002, p. 187). Como 

enxerga Escosteguy (2010), a concepção de “formação nacional” enquanto “identidade 

nacional” passa a estar tensionada em muitas frentes.   

 Dentro dessas novas formas de utilizar e se apropriar das tecnologias, há os 

diversos espaços na internet e as diversas maneiras com que o sujeito se utiliza desses 

espaços (e com quais objetivos). Cardoso (2007) compreende que, na internet, o sujeito 



66 

 

não é passivo perante o meio, mas, sim, alguém que está partilhando em suas redes uma 

variedade de gostos e ideias. O autor salienta, inclusive, a noção de que não existe uma 

internet, mas, sim, internets (no plural), pois, “quem constrói uma página na rede 

conhece seu público-alvo, partilha línguas, valores e referências, mas o faz em 

diferentes escalas e formas”, (CARDOSO, 2007, p 109). Há, também, a formação de 

redes de partilha, vivência e compartilhamento transpostas para essa plataforma digital.  

Essa noção de rede nos faz conceituá-la como aquela que se compõe de “indivíduos 

conectados entre si por fluxos estruturados de comunicação” (MATELLART, 1999, p. 

112). A formação de redes subverte o conceito de um sujeito separado, independente - a 

tecnologia está auxiliando na construção de uma nova identidade, desfazendo a noção 

anterior de mundo (CASTELLS, 2000, p. 43). Ou, como conceitua Castells (2000), 

apesar da formação da sociedade em redes ser prática antiga e consolidada, as redes se 

reestruturam em três processos – alavancados nas últimas décadas e identificados pelo 

autor como sendo as exigências da economia por flexibilidade e globalização do capital, 

as demandas sociais (com valores acerca da liberdade individual e comunicação), além 

dos avanços nas novas tecnologias de comunicação e computação (CASTELLS, 2011, 

p.3)          

 Pensar a sociedade em rede é refletir na sociabilidade em “escala antes 

inconcebível”, partindo das participações “individual e coletiva, implicando em 

reordenamentos nos processos comunicacionais, incluindo aqueles no âmbito da 

recepção e que envolvem especialmente as materialidades da internet” (COGO; 

BRIGNOL, 2011, p.3). Também envolve a ação de discutir as redes, “(...) questionar e 

superar a concepção ocidental do mundo” (DI FELICE; LEMOS, 2014, p. 38). Ou, para 

referenciar Martín-Barbero, compreender as redes enquanto espaços de encontro e de 

“relações entre tecnologia no singular e culturas no plural” (MARTÍN-BARBERO, 

2002, p. 177). No interior da noção da comunicação organizada em redes, Castells 

(2015) traz também o conceito de autocomunicação massiva. Para compreendê-la, é 

importante salientar que a massificação de plataformas e tecnologias de comunicação 

digitais, com o uso da internet em redes wireless, possibilitou este cenário de formação 

de uma autocomunicação propagada em massa. Conforme Castells (2015), sem 

desconsiderar situações de exclusão digital, essa mesma modalidade comunicacional 



67 

 

baseia-se em redes horizontais de comunicação interativa, sendo multimodal e 

possibilitando a constante referência a um hipertexto global, possibilitando uma relativa 

autonomia dos sujeitos (individuais ou coletivos) em relação às instituições tradicionais 

(CASTELLS, 2015). Como parte da audiência que são, ativa, os migrantes interpretam 

a informação e se apropriam conforme os usos que os mesmos intencionam fazer dos 

meios de comunicação em seu contexto.      

 No bojo da questão das migrações, há o conceito de transnacionalismo para 

pensarmos nas múltiplas relações com os locais de nascimento e passagem, com os 

fluxos pelos quais o migrante passa e nos quais interage (BRIGNOL, 2010, p. 35).  O 

uso das tecnologias de informação e comunicação (TICs) no contexto migratório a partir 

do transnacionalismo “permite o estabelecimento de vínculos, conexões e interações 

que, de alguma maneira, transcendem os limites territoriais” (BRIGNOL, 2010, p. 37). 

De acordo com Brignol (2010), os sentidos do transnacionalismo ultrapassam as 

barreiras de comunicação dos vínculos estabelecidos entre territórios diferentes, mas, 

proporcionalmente, também criam dinâmicas e redes novas entre os migrantes que se 

estabelecem em um território determinado, a partir de experiências de associações e 

grupos de apoio. São dinâmicas complexas que se estabelecem a partir dos usos que os 

migrantes fazem das TICs em sua experiência migratória – dentro e fora do território 

que escolheram para habitar. Os usos sociais das TICs pela comunidade migrante 

podem ser dos mais variados, desde afirmações indentitárias até o uso comum de 

serviços de comunicação básico com patrícios (ELHAJJI; ESCUDERO, 2015). Esses 

usos são também parte importante da experiência migratória, principalmente porque 

também permite aos sujeitos sua organização cultural e política em rede, a aquisição de 

um sentimento de pertencimento e cidadania (local, transnacional e global) através das 

apropriações diferentes (ELHAJJI; ESCUDERO, 2015).   

 Apesar do intenso uso social das redes digitais, e da constante exposição dos 

meios digitais à população mundial, ainda há, ao menos, 40% da camada mundial 

excluída da produção e reprodução de conteúdo na internet (RAMONET, 2013, p.88). É 

a chamada exclusão digital – aporte significativo na avaliação das relações entre 

migrantes de países pobres ou em desenvolvimento e os meios digitais por eles 

apropriados. Pensar nas formas como os usos da internet são feitos pelos senegaleses – 



68 

 

em território estrangeiro, neste caso – torna-se também um aporte para pensar os usos 

da internet por sociedades diversas, o que os difere em hábitos, cultura e costumes. Não 

há, portanto, um único modelo de se utilizar das redes, das TIC’s e dos demais formatos 

comunicacionais digitais. Ou, como já apontamos em Cardoso (2007), pode-se falar em 

diversas internets com características específicas e até mesmo diferentes entre si. Para 

não tratar a internet enquanto homogênea e linear, “precisamos entendê-la como um 

ambiente comunicacional que combina elementos, processos e lógicas diversos”, 

(COGO e BRIGNOL, 2011, p. 86). 

Assim, compreendemos que os aspectos culturais da migração estão em 

negociação também através da mídia, em uma disputa por formações e relações 

identitárias e de pertencimento. Os usos são, nesse aspecto, “inalienáveis da situação 

sociocultural dos receptores que reelaboram, ressignificam e ressemantizam os 

conteúdos massivos conforme sua experiência cultural”, (ESCOSTEGUY; JACKS, 

2006, p. 66).  

Há, portanto, uma nova forma de se comunicar e de se enunciar entre os 

migrantes espalhados pelo mundo. Não há como perder de vista a noção de que, “(...) 

tanto a identidade individual como a comunitária (seja ela étnica, nacional, regional, 

confessional ou outra) são, antes de tudo, um exercício de enunciação de si; um esforço 

discursivo de dizer-se, dizer o outro e dizer o mundo” (ELHAJJI, 2011, p.6). Dizer de si 

e dizer do mundo é parte do processo de representação – como o discurso de uma 

identidade é repassado aos demais por meio dos códigos sociais que estabelecemos.

 Diante desse “colocar-se no mundo”, surgem as apropriações da internet pelos 

sujeitos migrantes - configurando reflexões que desenvolvem o conceito de webdiáspora 

(o mesmo que reconhece a importância das TICs e da internet na experiência de 

mobilidade). A diáspora, para Hall (1996; 2003), coloca em conflito, tensionamento e 

em aproximação uma série de elementos identitários circulando em um mundo 

globalizado, espaço no qual, além da transmissão de sujeitos, há também a transmissão 

de trocas de informação a partir de tecnologias de comunicação. O próprio conceito de 

diáspora permeia um ponto de partida para compreensão das relações identitárias dos 

sujeitos que vivem a migração - essas mesmas relações hoje postas em ressignificação 

através de ambientes comunicacionais em rede. 



69 

 

 Assim, definimos que o conceito para webdiáspora insere-se no ambiente de 

criação de espaços comunicacionais marcados pelo deslocamento (e suas lógicas) e pela 

vivência atravessada pela própria rede na experiência diaspórica (BRIGNOL, 2010). 

Nesse meio, inserem-se espaços comunicacionais múltiplos criados e mantidos por 

migrantes na internet, que se apropriam de suas lógicas simultaneamente à vivência 

migratória, culminando em uma rede de sites, blogs, redes sociais, aplicativos, entre 

outros muitos formatos comunicacionais disponibilizados online e que são atravessados 

por questões relacionadas às vivências identitárias a partir de fluxos migratórios 

contemporâneos (BRIGNOL; COSTA, 2016).  A noção que envolve fortemente a 

constituição e manutenção da webdiáspora circunda dois elementos principais: vínculos 

e mobilização (ESCUDERO, 2009). Nesse sentido, sua apropriação e constituição, a 

webdiáspora pode ser definida 

(...) a partir da reapropriação das TICs pelos imigrantes e os usos 

sociais e subjetivos delas decorrentes. Ao recorrer à webdiáspora, a 

comunidade transplantada consegue tecer e reforçar suas redes 

sociais, econômicas, políticas e culturais transnacionais; sem, todavia, 

deixar de edificar um espaço simbólico que reproduz ou simula o 

estar-junto na ‘pátria’ de origem. (ELHAJJI; ESCUDERO, 2015, 

p.14) 

 

Portanto, a própria condição migrante é parte da configuração e reconfiguração 

de modos de rotinas/temporalidades dos padrões de acesso à internet, bem como das 

apropriações e usos sociais dos meios de comunicação com as especificidades de 

“lugares e espaços de moradia (mais ou menos compartilhada), duração das jornadas de 

trabalho, as modalidades de migração (individual, familiar, etc.), o poder aquisitivo, as 

competências linguísticas e as próprias culturas midiáticas desenvolvidas pelos 

imigrantes em seus países de origem”, (COGO, 2007, p.68). 

Scopsi (2009) já apontava para o surgimento de mídias relacionadas à questão 

diaspórica e seu sentido de organização no entorno do encontro e da partilha das 

experiências migratórias entre sujeitos vivenciando a mesma condição (migrante). 

Assim, para a autora, são sites diaspóricos aqueles produzidos por comunidades 

transacionais a partir de seus lugares de dispersão, mas que se reorganizam a partir de 

elementos que por esses podem ser partilhados (a exemplo de práticas culturais, 



70 

 

costumes e religião, pensando especificamente no caso da cobertura midiática de festas 

como o Grand Magal19). Essa produção midiática destinada a semelhantes (em 

experiência migratória ou que partilham da mesma nacionalidade) contribui para uma 

ligação identitária (SCOPSI, 2009). Mas é importante não idealizar as mídias 

diaspóricas como centros de acolhimento comunitário e cultural, que apenas desloque 

uma identidade sem que a mesma seja posta em elementos de conflitos, como lembra 

Matellart (2009). A própria noção da diáspora possibilita que as identidades entrem em 

conflitos, contradições, o espaço webdiaspórico não unirá e apagará esses registros, 

mas, surge também como um espaço de experimentação do sujeito migrante, 

funcionando até mesmo como um espaço contra-hegemônico, uma vez que abre canal 

para a voz do próprio sujeito, pois, a internet pode oferecer aos grupos diaspóricos uma 

plataforma a partir da qual eles se esforçam para serem ouvidos e terem voz, tanto no 

país de residência como no de nascimento (MATTELART, 2009). Este meio torna-se, 

em certa medida, um espaço de disputa de cidadania (relacionando a questão de ser 

ouvido e estar presente no contexto em que está inserido o migrante) – essa mesma 

cidadania como um lugar de tensão, construindo uma mídia democrática através desse 

mesmo tensionamento, para além do simples uso e acesso à internet (ESCUDERO, 

2009). 

 

2.2 Entre as representações e as autorrepresentações midiáticas das 

migrações  

Ao escrever sobre África, trate-a como se fosse um país. Quente e 

poeirento, com pastagens ondulantes, grandes manadas de animais – e 

pessoas altas e magras a morrer à fome. Ou, então, quente e úmido – 

com pessoas de estatura muito pequena que comem primatas. Não se 

perca em descrições pormenorizadas. África é grande: tem cinquenta 

e quatro países, e 900 milhões de pessoas demasiado ocupadas (a 

morrer de fome, a morrer em guerra e a emigrar) para ler o seu livro. 

O continente está cheio de desertos, selvas, planaltos, savanas e 

muitas outras coisas, mas quem for ler o seu livro não se interessa por 

nada disso – portanto, mantenha as descrições num registro ‐ 

                                                           
19 Festa religiosa organizada por senegaleses mourides. Trazemos mais informações e a observação 

participante da festa no capítulo 4. Autorrepresentações midiáticas da identidade senegalesa em diáspora 

deste trabalho. 



71 

 

romântico, evocativo e sem particularismos (Como escrever sobre a 

África, Binyavanga Wainaina, 2005). 
 

Há recorrentes narrativas presentes no ambiente midiático que se direcionam a 

uma “crise migratória”. Guerras em países em conflito civil (a exemplo da Síria), a crise 

econômica mundial e o acirramento das barreiras que impedem a mobilidade humana 

em diversos países da Europa, as ondas xenofóbicas que ganham os discursos de ódio 

disseminados em nações quebradas pela crise, os conflitos civis em países da América 

Latina. Esse universo de “conflito” e “problema” acaba se tornando o recorte midiático 

principal da pauta das migrações contemporâneas - o “drama dos refugiados”, os sonhos 

interrompidos, as promessas de vida quebradas - ou, principalmente, as barreiras 

ultrapassadas para “conquistar” um espaço na sociedade onde o migrante busca residir.

 Recentemente, o tema das migrações (dessas, muitas direcionadas ao Brasil) tem 

surgido como pauta recorrente no ambiente midiático (através de reportagens 

audiovisuais, por meio da escrita ou de fotografias, por exemplo). Um tema até então 

bastante invisibilizado, mas que, atualmente, ganha contornos de saga e drama, o que 

desperta a atenção da mídia tradicional para a questão. Ainda que o Brasil seja 

constituído de migrações e fluxos de mobilidade humana diversos desde a sua formação 

societária, permanece a ausência de políticas públicas consideráveis para a população 

migrante que continua chegando ao país e, consequentemente, discursos midiáticos 

estereotipados sobre essa mesma população. Junto dos migrantes, inserem-se também as 

narrativas presentes na mídia sobre tal fenômeno e - desde 2008 - “intensificam-se na 

mídia brasileira fluxos narrativos que apontam para o retorno do Brasil à condição de 

país receptor de imigrantes” (COGO, 2015, p.92).     

 As primeiras teorias sociais que elaboraram a respeito do conceito de 

representação estão relacionadas à sociologia e à psicologia social, prioritariamente. 

Considerada como um saber do senso comum, mas que desperta forte atenção científica 

pela sua importância e relevâncias nos contextos sociais e culturais das sociedades 

modernas, a representação social tem forte influência a partir dos meios de comunicação 

de massa potencializados no século XX. O princípio da formação das cidades e dos 

contextos urbanos construiu espaços de socialização que refletiram na maneira como os 



72 

 

sujeitos passam a se enxergar – e, consequentemente, a se representar – uns aos outros. 

Durkheim (1898) foi o primeiro a cunhar o conceito de representações coletivas para se 

referir às formas de pensamento que a sociedade elabora para expressar sua realidade e 

contexto. Originariamente, são sistemas coletivos organizados em esquemas de 

percepção a respeito do mundo (MOSCOVICI, 2003). 

Entre os principais aspectos para a questão das representações sociais está a 

mediação da linguagem, pois, é na palavra que se institui a “arena onde se confrontam 

interesses contraditórios” (MINAYO, 1997). A discussão que anteriormente traçamos a 

respeito das identidades e sua formação diante da diferença é basilar para pensarmos 

também no aspecto da representação. Como nos aponta Hall (2010), “la identidad está 

dentro de discurso, dentro de la representación. Es constituida en parte por la 

representación. La identidad es una narrativa del sí mismo, es la historia que nos 

contamos de nosotros mismos para saber quénes somos.” (HALL, 2010, p. 345). 

 Jodelet (1989) também nos lembrará do caráter sociolinguístico das 

representações ao afirmar que as mesmas circulam nos discursos, permeadas por 

elementos informativos, cognitivos, ideológicos, normativos, crenças, valores, atitudes, 

opiniões, imagens (JODELET, 1989). Portanto, as representações, apesar de estarem 

muito ligadas à linguagem, compõem as estruturas e os comportamentos sociais, uma 

vez que são resultados das contradições que permeiam os diversos grupos em convívio 

na esfera social. Através da representação social, vivida, os próprios atores sociais, 

conforme aponta Minayo (1997), se movem e constroem a vida de acordo com um 

estoque de conhecimento.         

 As categorias representacionais de uma época são fruto não apenas de um 

pensamento filosófico instituído, mas, também, da mistura entre a compreensão de 

mundo por parte das elites globais, das massas e das filosofias correntes – portanto, a 

expressão das contradições vividas, podendo conter traços de resistência e de 

dominação (MINAYO, 1997). Essa maneira de se colocar no mundo, e de compreender 

o mundo por meio de uma arena de disputa de sentidos na linguagem e no convívio 

social, expressa o desempenho de cada indivíduo diante dessas representações sociais. 

O indivíduo se representa e se coloca no mundo em meio a toda essa gama de sentidos. 

Conforme aponta Goffman, a representação é “(...) toda a atividade de um indivíduo que 



73 

 

se passa num período caracterizado por sua presença contínua diante de um grupo 

particular de observadores e que tem sobre estes alguma influência” (GOFFMAN, 2001, 

p.29).  

LeFebvre (1983) define que representação, em sua própria etimologia da 

palavra, significa re-apresentar, apresentar de novo. Há algo que existe, performiza, e 

há algo que apresenta, novamente, essa performace a partir de sua existência. Em seu 

significado filosófico, resgatado por LeFebvre (1983), a representação não é nem a 

presença, nem a ausência, mas algo intermediário entre a verdade e o erro. Essa 

transição entre a “essência” de algo e o estigma se insere no ambiente discursivo de uma 

maneira na qual é necessária a constante negociação entre representação e representado. 

Até mesmo o que podemos conceber enquanto “real”, é a representação de um produto 

do real determinado por uma época histórica e por determinada conjuntura (ELHAJJI, 

2011).  Nesse sentido, um forte sentimento de alteridade é necessário no ambiente das 

representações possíveis. 

A imagem do Outro, o discurso sobre o Outro, a alteridade e a 

diferença são, hoje, categorias políticas, culturais e psicológicas 

intimamente ligadas ao aparato e discurso midiático global; tanto no 

sentido de aproximação dos povos distantes e ampliação de sua 

capacidade de aceitação do diferente e da diferença como, ao 

contrário, para reforçar e arraigar clichês e preconceitos (ELHAJJI, 

2011, p.9). 

 

Ao olhar ocidental, a cultura do continente africano é naturalizada no eixo dos 

estereótipos reproduzidos, o que representa um risco à alteridade e à transformação de 

estigmas, uma vez que “a naturalização é, por conseguinte, uma estratégia 

representacional desenhada para fixar a diferença e, assim, assegurá-la para sempre” 

(HALL, 2010, p.428). Elementos atrelados à fome, miséria, doenças, guerras civis e 

primitivismo de civilizações pouco desenvolvidas são, por assim dizer, os estereótipos 

reforçados pelo discurso ocidental.  

Assim, o espaço midiático se insere nessa arena de sentidos, por meio da 

linguagem e por meio das representações sociais em disputa. Sodré (1992) avalia que o 

caráter industrial dos meios de comunicação fatalmente contribui para o reforço de 

papeis e estereótipos presentes na memória coletiva de uma sociedade tradicional. O 



74 

 

autor expressa que as representações sociais são fundamentais na questão do 

relacionamento com a alteridade. A naturalização da cultura, base do pensamento 

racista para Sodré, é a problemática que segue reproduzindo representações racistas que 

rejeitam reformas em seu interior, dificultando a compreensão da alteridade, criando 

apenas representações engessadas. Assim,  

 

O racismo, enquanto formação histérica, é a expressão sintomática da 

tensão presente na aproximação entre uma identidade e uma diferença 

(por exemplo, um europeu e um africano), num quadro social em que 

a identidade se imagina universalmente superior à diferença, por 

efeitos de discursos sobre a ciência, a tecnologia e a religião (SODRÉ, 

1992, p. 120).  

 

Como o próprio autor salienta, o racismo, portanto, é tanto um suposto saber 

imediato sobre o outro (sendo, assim, um sistema de representações) quanto uma 

relação social concreta no interior de um território que se identifica enquanto nacional 

(SODRÉ, 1992). 

Para Sodré (1992), uma cultura que se atém demasiadamente às representações 

feitas no espaço midiático, tende a manter a representação do negro e do migrante (em 

alguns casos, também negro) como essencialmente negativa. Naturalmente, o 

estereótipo serve à manutenção da ordem do social e do simbólico, pois o processo de 

estereotipar algo está centralizado em espaços onde ocorrem grandes desigualdades de 

poder (HALL, 2010). O estereótipo é, simultaneamente, “um substituto e uma sombra” 

(BHABHA, 2003, p.126), portanto, se atém a poucos traços que são eternizados e que 

se agarram a aspectos reducionistas da realidade, fixando limites e excluindo o que não 

se encaixa nesse mecanismo (HALL, 2010).  

O estereótipo funciona como parte da manutenção da ordem do social e do 

simbólico, e o próprio discurso ocidental é parte dessa ordem de poder, funcionando por 

meio de relações desiguais entre poderes, mas, mantendo a ordem vigente. Ainda assim, 

se constitui através de uma circularidade do poder (HALL, 2010), onde quem tem e 

quem não tem poder é capturado pelo campo de relações no qual a representação está 

inserida e onde ocorrerão as disputadas de sentido.  



75 

 

A representação do continente africano atingiu um nível reducionista, 

alimentando o estereótipo, uma vez que a “África atual é substituída por significantes 

icônicos de um passado africano genérico (...)” (GILROY, 2012, p.24), limitando a 

possibilidade de significados ao continente atrelados. O conceito de África, como 

problematiza Hall (2003), é, aos olhos do paradigma europeu, uma construção moderna, 

que simplificadamente se refere a “uma variedade de povos, tribos, culturas e línguas 

cujo principal ponto de origem comum situava-se no tráfico de escravos” (HALL, 2003, 

p. 31). É, portanto, um eixo simplista e reducionista a respeito de um complexo 

continente. E, se tratando de migração, acaba por ser apenas o eixo reconhecido 

mundialmente. 

Ao mesmo tempo, se constroem discursos sofisticados na contemporaneidade, 

com retóricas que simulam respeito às diferenças culturais. Sodré (1992) avalia que o 

discurso ocidental institucionalizado não concebe a diferença que não pela “diferença de 

valor”, instituindo hierarquias explícitas e implícitas desse valor. Para o autor, o 

racismo, portanto, necessita dessa concepção de valor para possuir um paradigma capaz 

de classificar as identidades humanas – e valorá-las de maneira diferente. O racismo (ou 

neo-racismo, conforme aponta Sodré) contemporâneo, por estar inserido nesse ambiente 

midiático fortemente disseminado, se expõe através da invisibilidade de negros e 

negras, excluindo as práticas cotidianas desses sujeitos na esfera midiática. Da mesma 

forma aponta Van Dijk (2005), ao problematizar sobre a ausência de negras e negros 

(bem como de migrantes oriundos de países africanos e latino-americanos) enquanto 

fontes credíveis nas notícias que circulam nos meios de comunicação diariamente.  

De acordo com Hall (2010), para os negros, o primitivismo (inserido no âmbito 

da cultura) e a negritude (no âmbito da natureza) se fizeram imutáveis pelo discurso 

ocidental. Portanto, através de um determinismo biológico e de uma naturalização 

cultural, a representação dos povos negros (africanos) se tornou fixada em alguns 

estereótipos fortes para a cultura ocidental e branca. Os estereótipos são, assim, rasgos 

de sentido reducionistas e eternizados. Estereotipar significa “reduzir a poucos traços 

essenciais e fixos na Natureza” (HALL, 2010, p. 429) e, dessa forma, o discurso 

“racializado” condenou o negro a ser representado por uma série de categorias binárias, 

a partir do entendimento entre civilização branca e civilização negra. Aos negros, as 



76 

 

ideias de selvageria e de uma natureza “pacífica” em relação à dominação feita pela 

sociedade europeia ocidental no período escravagista (HALL, 2010). É nesse sentido 

que a figura do negro na mídia – e em demais espaços simbólicos da nossa sociedade 

contemporânea – aparece não mais como inferior. Ainda assim, os elementos a ele 

atrelados prosseguem dando ao negro um sentido de inferioridade pela diferença. Como 

não representa a maioria social branca, o seu vínculo é constantemente atrelado a 

problemas e à negatividade, inferindo nas formas como os negros e negras serão 

tratados socialmente – em quaisquer países que habitem.  

As formas contemporâneas de racismo são bastante complexas e – como afirma 

Van Dijk (2005) – não mais se manifestam como explicitamente racistas, através de 

linchamentos, escravidão e segregação (a exemplo do sistema de apartheid transcorrido 

na África do Sul). Ao invés do elemento de inferioridade, o novo racismo se expressa 

pela constatação da diferença – e pela negação da concepção que se faz dessa mesma 

diferença. Assim, o discurso do novo racismo se sustenta na necessidade do mesmo ser 

“democrático e respeitável” (VAN DIJK, 2005), não mais apenas vociferando com o 

ódio ao negro e o alimento da falácia da supremacia branca (elementos atualmente só 

encontrados no discurso da extrema direita conservadora). Por isso que o novo racismo, 

para convencer enquanto discurso, não pode mais levantar o ódio e a segregação, mas, 

simultaneamente, pode excluir pela diferença – assim, o novo racismo precisa 

primeiramente negar que o seu discurso seja, de fato, racista (VAN DIJK, 2005).  

Por ser uma nova maneira de manifestar o preconceito, o novo racismo se baseia 

no espaço simbólico – naturalmente, através do discurso. Estão, portanto, essas formas 

discursivas do novo racismo presentes em reuniões, conversas cotidianas, leis, políticas 

públicas, propagandas, notícias de jornais, rádios e televisão, debates, filmes, entre 

outros diversos gêneros de entretenimento e comunicação (VAN DIJK, 2005). São 

meramente “palavras”, distantes da violência presente no racismo como o conhecemos 

(através de violência física, segregação e exclusão), porém, são também o sentido 

naturalizado daquilo que é constatado como “diferente” na sociedade e, portanto, 

naturalmente o que necessita de um tratamento diferenciado. São “(...) una forma de 

hegemonía étnica, que se basa en ideologías y actitudes aparentemente legítimas y a 



77 

 

menudo son aceptadas tácitamente por la mayor parte de los miembros del grupo 

mayoritario dominante” (VAN DIJK, 2005, p. 35).  

Para sintentizar o pensamento sobre racismo (que gira em teorias bastante 

complexas), Van Dijk (2005) irá definir que, por sua vez, o racismo pode ser reduzido à 

compreensão de que o mesmo se estabelece em um sistema social de desigualdade que 

possui dois principais componentes: um social e outro cognitivo. O discurso – e o novo 

racismo – baseia-se no elemento social do racismo, incutido nas práticas cotidianas, 

alimentadas simbolicamente pelas noções de desigualdade étnica e racial. O próprio 

discurso também está inserido no elemento cognitivo, a partir do momento que os 

sujeitos constroem interiormente representações das minorias sociais (incluindo 

migrantes, em alguns casos) através das representações sociais dessa mesma minoria.  

Nesse sentido que os meios de comunicação exercem importância tão poderosa à 

formação social e cognitiva do novo racismo. O círculo se fecha quando o discurso 

midiático se alia à ausência de fontes alternativas sobre as minorias sociais – ao mesmo 

tempo em que a dissidência é frágil em relação à hegemonia branca – e permite aos 

meios de comunicação a reprodução constante do novo racismo (VAN DIJK, 2005).  

Um exemplo prático exposto por Van Dijk (2005) refere-se ao novo racismo que trata 

dos sujeitos em experiência migratória: o uso e o reforço do uso da palavra ilegal para 

se referir à condição de um migrante (normalmente de origem mais humilde e que busca 

sustento por meio de trabalho no exterior).  

O discurso “racializado”, do qual Hall fala (e que já observamos no anterior 

capítulo 1. deste trabalho), também encontra na concepção de cultura nacional a ideia de 

nacionalidade. Uma cultura nacional é um discurso – “um modo de construir sentidos 

que influencia e organiza tanto nossas ações quanto a concepção que temos de nós 

mesmos” (HALL, 2006, p. 50-51). Nações produzem sentidos com os quais nos 

identificamos e isso resulta na construção de identidades nacionais. O discurso 

racializado é capaz de intervir na questão brasileira também pela ideia de outro que não 

eu, através da concepção nacionalista. Além do migrante não ser o mesmo que eu, ele 

também é, conforme o discurso racializado, o outro inferior, pertencente a um 

continente estigmatizado, vitimizado e primitivo, não emancipado e carente – isso 



78 

 

quando o discurso não beira a máxima xenófoba ou racista e, ao invés de vitimizar o 

africano, o exclui completamente por meio de ofensivas.  

O uso de elementos culturais para reforçar o passado étnico pode trazer parte 

dessa capacidade de se auto-representar, de contar sua história e ligar parte de sua 

etnicidade ao contexto atual no qual se vive. Hall (2003) avaliará que a questão da 

etnicidade (diante da questão relacional entre identidade e diferença) é parte de um 

passado cultural resgatado para a formação identitária atual. Elementos do passado são 

trazidos e reconstruídos a fim das identidades se constituírem. Portanto, a relação com o 

passado não é essencialista, mas, sim, construída – um misto entre a memória de um 

povo e a narrativa que ele mesmo faz de si e de sua história (HALL, 2003). Trata-se de 

uma recuperação cultural.  As novas identidades, baseadas na etnicidade, não são presas 

ao passado, mas também não se esquecem do mesmo (HALL, 2003).  

Hall (2003) lembra da noção do “descobrimento” a respeito da questão do negro 

para os migrantes caribenhos na Inglaterra. A concepção, a partir dos anos 70, a respeito 

da origem africana (bem como sua diáspora negra e a escravidão dispersada pelo 

mundo), culminou num resgate ao passado que possibilitou a formação – e a 

representação – da identidade negra, africana, migrante. Havia algo que ligava – étnica e 

identitariamente – todas as negras e todos os negros dispersos pelas sociedades globais. 

Revistar a África e compreender como sua história atravessou também as identidades 

em diáspora dispersas pelo globo é, como nos aponta Hall (2003), parte de também 

entender que o continente africano atravessa mudanças em seu tempo histórico. O 

contrário provoca uma tendência a “primitivizar” o passado e o presente africanos, algo 

realizado pelo pensamento ocidental e que não pode ser o resultado da recuperação 

cultural por parte de identidades culturais e étnicas que enxergam na África o berço de 

sua cultura (como já apontam as teorias afrocêntricas). 

A representação das identidades em experiência diaspórica por parte da mídia 

tradicional já é bastante conhecida por meio de trabalhos anteriores (VAN DIJK, 2005; 

COGO, 2015; GRIMSON, 2011 - entre outros) que já apontavam que a noção a respeito 

do sujeito migrante é permeada por imaginários a respeito de pobreza, necessidade, 

xenofobia, ambientes propícios para a construção e manutenção de estereótipos. Com o 

avanço das tecnologias de informação e comunicação (TICs) e sua forte presença na 



79 

 

experiência migratória transacional, abrem-se espaços para a construção de narrativas 

vindas dos próprios sujeitos, colocando em circulação questões referentes às identidades 

contemporâneas que precisam ser interpretadas em nossas pesquisas comunicacionais 

focadas na produção e consumo dos sujeitos. 

Há uma constante a respeito da representação midiática das migrações e 

minorias étnicas nos meios de comunicação ocidentais. Van Dijk (2005) identifica 

alguns temas mais recorrentes no momento de abordar a questão migratória em jornais, 

rádios e televisões. Dentre esses temas, os seguintes são estes que obtém mais “sucesso” 

de repercussão:  

 

(...) 1) Llegan nuevos inmigrantes (ilegales); 2) Respuesta política y políticas 

respecto a la (nueva) inmigración; 3) Problemas de acogida (vivienda, etc); 4) 

Problemas sociales (empleo, asistencia social, etc); 5) Respuesta de la 

población (resentimiento, etc); 6) Caracterización cultural: ¿de qué manera son 

diferentes?; 7) Complicaciones: caracterización negativa: ¿de qué manera son 

desviados?; 8) Centro de interés en las amenazas: violencia, delincuencia, 

drogas, prostitución; 9) Respuesta política: políticas para detener la 

inmigración, expulsión, etc; 10) Conflictos de integración”(VAN DIJK, 2005, 

p.39). 

 

Há, nesse sentido, uma série de elementos que se reproduzem continuamente na 

representação midiática a respeito das migrações, principalmente quando elas 

circundam minorias sociais que integram essas levas migratórias. Esses aspectos de 

abordar a migração internacional já são bastante consolidados no continente europeu, 

principalmente nos países integrantes da União Européia, bem como nos países da 

América do Norte – Estados Unidos e Canadá. A questão contemporânea que nos 

interessa é, também, como a representação de migrações (principalmente a senegalesa 

no contexto contemporâneo) vem sendo entendida e repercutida nos meios de 

comunicação brasileiros. A partir do conjunto identificado por Van Dijk (2005) no 

estudo da representação midiática das migrações na Europa, pensaremos, também, nos 

eixos onde se encaixam as representações da migração senegalesa no Brasil (contexto 

diferente, porém aproximável). 



80 

 

Van Dijk (2005) enriquece a pesquisa ao problematizar a respeito de temas que 

circundam as minorias étnicas em questões migratórias e que pouquíssimo são 

exploradas pela mídia (internacional), a exemplo de temas como os migrantes que 

deixam os países de origem, as contribuições do trabalho do migrante à economia, o 

cotidiano das comunidades de migrante (de maneira que explore respeitosamente as 

diferenças, ao invés de apenas expô-las enquanto exóticas). Outro elemento principal a 

ser analisado a respeito da representação midiática é a ausência de fontes dos próprios 

migrantes para falar de suas condições e experiências de vida. O tratamento centra-se no 

que a sociedade do país onde o migrante reside está pensando sobre a migração, mas 

pouco aborda sobre como o migrante enxerga, se sente e representa a mesma 

experiência. 

Assim, como já abordado em capítulo anterior, as questões discursivas do novo 

racismo integram a representação midiática das migrações, substituindo termos 

assumidamente racistas e xenófobos por outros. A grande problemática está na 

aceitação a respeito do uso de determinados termos, na naturalização destes termos e no 

que eles representam. Um dos exemplos expostos por Van Dijk (2005) é o próprio 

termo ilegal, referindo-se à condição migrante. A questão a respeito desse discurso 

ressalta que não se trata de mentiras propagadas pelo discurso, mas de sentenças 

consideradas verdadeiras e naturalizadas pelo discurso da exclusão e exaltação da 

diferença de maneira negativa. Nesses aspectos quase considerados insignificantes do 

discurso propagado diariamente, as brechas que expressam o novo racismo diante de 

minorias étnicas e migrantes só podem ser compreendias por análises detalhadas do 

discurso que circunda a representação midiática e o seu papel na “(...) reproducción del 

racismo y cómo las noticias sistemáticamente transmiten imágenes (representaciones 

mentales) positivas de ‘nosostros’ e imágenes negativas de ‘ellos’”, (VAN DIJK, 2005, 

p. 54). 

Robeto DaMatta (1987) sistematiza sobre a “fábula das três raças” brasileiras: a 

ideologia que perpetua a ideia de conciliação entre indígenas, negros e brancos 

convivendo em harmonia por conta da miscigenação brasileira. Assim, como Da Matta 

(1987) avalia, essa mesma ideologia permite conciliar uma série de “impulsos 

contraditórios em nossa sociedade, sem que se crie um plano para sua transformação 



81 

 

profunda” (DA MATTA, 1987, p.68). O autor argumenta que, no “racismo à brasileira”, 

as três raças funcionaram de maneira a serem complementares (mesmo que o branco 

ainda seja o elemento considerado superior), criando um relacionamento racial também 

relacional, pois, o racismo brasileiro tende a se manifestar implicitamente, concedendo 

ou retirando mais ou menos elementos de negritude a um sujeito. O mesmo se manifesta 

nas representações midiáticas das migrações, principalmente naquelas calcadas na 

identidade africana e negra. Como DaMatta (1987) avalia, embora exista forte 

preconceito no Brasil, não há um sistema explícito de segregação ou separação racial 

escancarada – há, na verdade, uma ideologia da mistura e da miscigenação. Assim, o 

silêncio explícito sobre a questão da negritude é substituído pelo preconceito avaliada 

por meio da pobreza, do sofrimento, de outros problemas sociais (nunca o racismo, de 

forma explícita).  

Atualmente, há uma quantidade considerável e rica de trabalhos que estão 

pensando a representação midiática de migrantes, bem como o uso desses migrantes de 

plataformas digitais na construção de narrativas da webdiáspora contemporânea. Sobre 

webdiáspora e usos das novas tecnologias de comunicação, há dois trabalhos de 

Mohammed ElHajji: o primeiro20, que busca estabelecer um nexo conceitual entre a 

migração, a mídia comunitária dos grupos étnicos e culturais inseridos em sociedades 

diversas e as novas configurações identitárias decorrentes da questão sócio-técnica. O 

segundo21, escrito em parceria com Camila Escudero (2015), questiona se a 

webdiáspora contribui necessariamente na produção de marcas e rastros existenciais 

individuais e coletivos no plano subjetivo e simbólico. O trabalho também aborda as 

questões a respeito de memória e transnacionalismo. No mesmo sentido dos usos de 

tecnologias de comunicação e informação no contexto da migração transacional, há o 

trabalho de Carmen Cólera (2010)22. No artigo, Cólera (2010), professora da 

Universidade Autônoma de Barcelona (UAB), aborda os usos das tecnologias na criação 

                                                           
20 ELHAJJI, Mohammed. Mapas subjetivos de um mundo em movimento: Migrações, mídia étnica e 

identidades transnacionais, 2011. 
21 ESCUDERO, Camila; ELHAJJI, Mohammed. Webdiáspora: Migrações, TICs e memória coletiva. 

Trabalho apresentado no Encontro da Compós de 2015. 
22 CÓLERA, Carmen Peñaranda. "Te escuchas aquí al lado": Usos de las tecnologías de la información y 

la comunicación en contextos migratorios transnacionales. Publicado na revista Athenea Digit, 

novembro de 2010. 



82 

 

de vínculos transacionais, pensando em novas organizações sociais advindas das 

movimentações tecnológicas e migratórias. 

 Para pensar os fluxos migratórios contemporâneos em direção ao Brasil, e sua 

relação com a mídia, o artigo23 de Cogo (2015) e Silva (2015) aborda a questão da 

migração haitiana em contato com a mídia e com o debate da alteridade. A migração 

haitiana se distingue em alguns aspectos da migração senegalesa, porém, ambas, 

empiricamente abordadas, são próximas em alguns fenômenos e podem ser pensadas a 

partir da abordagem midiática e dos fluxos contemporâneos. Neste trabalho, as autoras 

buscam analisar o tratamento dado à imigração de haitianos pela mídia brasileira nos 

primeiros quatro anos de presença significativa da diáspora haitiana no Brasil (2011- 

2014). Percebemos que a questão das migrações contemporâneas e sua relação com a 

mídia ganha fôlego na discussão, visto dois trabalhos apresentados no encontro da 

Compós24 em 2015. O tratamento atual do assunto tem despertado o interesse em 

pesquisadores também na área da Comunicação. 

 Ainda recentemente, Cogo (2015)25 trabalha com a questão das migrações 

contemporâneas em direção ao Brasil e as consequências para a mídia, em sua narrativa, 

e para os usos de tecnologias da informação e comunicação atuais. Em trabalho recente, 

a autora trabalha com o objetivo de analisar o surgimento de iniciativas de apropriações 

e usos da internet por parte dos novos grupos migratórios que a partir de 2008 escolhem 

o Brasil como destino migratório. Em sua análise, Cogo (2015) identifica nos usos da 

internet a mobilização de redes de sociabilidade e apoio para o planejamento dos 

projetos migratórios, o enfrentamento das políticas migratórias brasileiras e a recriação 

multiterritorial da experiência da diáspora. 

Especificamente sobre a relação da mídia com a migração senegalesa, alguns 

trabalhos buscam abordar a representação dessa identidade em diáspora pela mídia 

tradicional brasileira. Larissa Rangel (2015), em sua pesquisa de campo que contou com 

entrevistas com brasileiros de cidades gaúchas a respeito da migração senegalesa, 

                                                           
23 COGO, Denise; SILVA, Terezinha. Mídia, alteridade e cidadania da imigração haitiana no Brasil. 

Trabalho apresentado no Encontro da Compós de 2015. 
24 Congresso da Associação Nacional dos Programas de Pós-Graduação em Comunicação (COMPÓS). 
25 COGO, Denise. Internet e redes migratórias transnacionais: narrativas da diáspora sobre o Brasil 

como país de imigração. Trabalho publicado na Revista Novos Olhares, volume 4, ano de 2015. 



83 

 

constatou que migrantes senegaleses (seis dos oito entrevistados por Rangel) sentem-se 

mal vistos e não bem quistos na região. Esse elemento de incômodo deve-se, como 

apontam os próprios migrantes senegaleses, ao discurso midiático nos meios de 

comunicação brasileiros. Um dos exemplos é durante o surto do vírus Ebola pelo 

mundo (no ano de 2014), como o tratamento midiático sobre os africanos acabou 

sentenciado àqueles que decidiram vir para o Brasil em uma aura de preconceito a 

respeito do contágio. Em sua pesquisa, Rangel (2015) identificou, de fato, o uso 

recorrente do termo “ebola” em matérias que traziam também os termos “imigrantes” e 

“senegaleses”. Nas mesmas matérias a respeito da presença de migrantes senegaleses no 

Brasil, é constatado que a cor da pele não é referida, mas a alusão à pobreza é repetida – 

reforçando o que seria o mito da democracia racial brasileira e do novo racismo no texto 

midiático (RANGEL, 2015).  

Se os períodos de crise aumentam casos de xenofobia na Europa (território já 

bastante analisado no contexto migratório, suas causas e consequências), como isso se 

daria em um país em desenvolvimento, a exemplo do Brasil? Um país que ainda vive as 

desigualdades e consequências do colonialismo teria casos de xenofobia ainda mais 

fortes ou a suposta “democracia racial” permeia nossos discursos, incluindo o 

midiático? Reparamos que, no cenário midiático, reportagens sobre benefícios trazidos 

por migrantes senegaleses, assim como produto jornalístico que explique e demonstre 

festas e cerimônias da cultura senegalesa realizadas no Brasil, têm sido mais comuns. 

Um demonstrativo bastante interessante é a respeito da chegada de pesquisadores e 

médicos senegaleses ao Brasil em janeiro de 2016 para o auxílio no combate ao zika 

vírus. Reportagens sobre o apoio de senegaleses ao Brasil em situações de controle de 

epidemias foram destaque na semana de chegada desses profissionais. A situação não é 

a mesma de migrantes que buscam residir e trabalhar no Brasil, porém, reforça o 

conhecimento cotidiano e a aproximação dos brasileiros com o povo senegalês por meio 

de mutualismo na pesquisa e no controle de epidemia. 

Rangel (2015) trará outro demonstrativo da problemática a respeito da migração 

senegalesa no âmbito midiático: a invisibilidade de fontes dos próprios migrantes. 

Considerando o distanciamento do idioma (em casos de migrantes que chegam mais 

recentemente ao Brasil), e as dificuldades para dialogar com culturas diferentes, a mídia 



84 

 

não tem trazido enunciado próprio dos senegaleses por ela analisados. Ainda que alguns 

casos isolados ganhem respaldo em entrevistas, matérias sobre situações sociais mais 

gerais (emprego, geração de renda, habitação, racismo, preconceito, aceitação), acabam 

invisibilizando essas fontes através da ausência de testemunho do próprio migrante. 

A constância de elementos que reforçam estereótipos e clichês não se limita à 

esfera midiática e de representação. A parte discursiva pode tomar a forma de agressões 

por meio do terreno estabelecido pelos clichês – abrindo brechas para as discriminações, 

as opressões, até o momento em que se pode chegar à agressão física (ELHAJJI, 2011). 

A construção do discurso sobre as migrações pode vir recheado de clichês, 

caracterizando o que ElHajji (2011) pontua como “atalho semântico” que economiza 

“tempo e esforço reflexivo na equação comunicativa” (ELHAJJI, 2011, p.8). É nesse 

espaço de reforço de alguns clichês e estereótipos que se inserem as iniciativas que 

buscam outra forma de representação a partir do viés do próprio sujeito representado. 

Há, portanto, um jogo de negociações entre os elementos identitários aos quais a mídia 

se apega e os aspectos que o sujeito decide expressar e auto-representar a partir de si. 

Nesse contexto, de usos sociais e apropriações diversas da internet, no contexto 

de elementos da webdiáspora, potencializa-se a necessidade de narrativas do próprio 

sujeito. Reforça-se essa necessidade de narrar-se a si mesmo - afirmação além do 

imperativo de se ver representado e narrado pela ótica da terceira pessoa midiática. Nas 

palavras de Canevacci (2015), a “divisão comunicacional do trabalho”, a partir da 

cultura digital, principalmente, modifica as nuances da representação, no movimento de 

ser representado e de representar os recortes que o sujeito por si coloca em circulação. 

Supera-se uma lógica dicotômica ao se colocar em relação uma série de elementos que 

estão contidos na esfera do digital e na esfera da vida concreta sem que uma se 

sobreponha a outra no jogo da representação.  

Portanto, as representações, apesar de estarem muito ligadas à linguagem, não se 

restringem às mesmas, mas, organizam-se na composição de estruturas e 

comportamentos sociais, uma vez que são resultados das contradições que permeiam os 

diversos grupos em convívio na esfera social. Através da representação social, vivida, 

os próprios atores sociais, conforme aponta Minayo (1997), se movem e constroem a 

vida conforme um estoque de conhecimento. Essa maneira de se colocar no mundo, e de 



85 

 

compreender o mundo por meio de uma arena de disputa de sentidos na linguagem e no 

convívio social, expressa o desempenho de cada indivíduo diante dessas representações 

sociais.  

No ambiente da internet, essa arena de disputas identitárias por representações se 

torna mais complexa, redefinindo, em muitos aspectos, uma lógica que até então era 

fortemente baseada em uma lógica dicotômica. Esse espaço de autorrepresentação 

(CANEVACCI, 2015) acaba por movimentar as relações identitárias, organizando 

aspectos sociais e culturais de identificações diversas que circulam em espaços nos 

quais se insere a autorrepresentação (como, por exemplo, no ambiente digital das redes 

sociais online, com seus mecanismos e ferramentas para autorrepresentação dos sujeitos 

que se comunicam através de seu espaço).  

Há uma epistemologia transitiva da representação (CANEVACCI, 2015) que 

busca ultrapassar essa lógica dicotômica, propondo comunicações dialógicas entre os 

sujeitos em seus espaços de negociação na internet. Importante pontuar que a 

autorrepresentação pode não ser um objeto singular e fixo, mas um conjunto de 

elementos que precisam ser interpretados e compreendidos no jogo de significações 

posto em negociação entre os sujeitos, em sua experiência migratória e em suas 

vivências cotidianas. Cai a dicotomia entre quem representa, de um lado, e quem é 

representado, de outo (CANEVACCI, 2015). Assim sendo, há um espaço para os 

sujeitos decidirem que elementos eles colocam (e quais deixam de circular) em sua 

própria movimentação de autorrepresentação.  

Considerando todas as noções expostas sobre usos sociais da internet, e da 

movimentação de autorrepresentação dos sujeitos no ambiente digital, apresentamos no 

próximo capítulo as fases desta pesquisa que procurou identificar as representações 

midiáticas da identidade senegalesa em diáspora no Brasil. A abordagem dos usos 

sociais, teórico-metodológica, nos possibilitou pensar no contexto (e nas mediações) 

envolvendo os processos comunicacionais que analisamos neste exercício. 

 

 



86 

 

 

3. CONSTRUÇÃO DO PERCURSO METODOLÓGICO: ENTRE 

REPRESENTAÇÕES E USOS SOCIAIS DA INTERNET 

 

 Neste capítulo, apresentamos as etapas dos procedimentos metodológicos, 

construídos através de uma perspectiva mutimetodológica, com a intenção de responder 

à problemática da representação midiática da identidade senegalesa em diáspora, a partir 

da perspectiva do próprio sujeito migrante. Para tanto, dividimos os subcapítulos para 

explicarmos e exemplificarmos o percurso teórico-metodológico (ancorado na 

perspectiva dos usos sociais dos meios), os procedimentos multimetodológicos (com a 

definição e explicação das múltiplas e simultâneas etapas de desenvolvimento deste 

trabalho), contemplando a pesquisa exploratória e empírica (essa última, construída a 

partir das técnicas de entrevistas em profundidade combinadas à observação dos perfis 

dos entrevistados na rede social online Facebook). A partir do que é proposto neste 

capítulo, desenvolvemos um quarto capítulo com a interpretação e análise dos dados 

coletados, a partir da aplicação dos procedimentos multimetodológicos que escolhemos 

para esta pesquisa. 

 

3.1 Percurso teórico-metodológico: usos sociais e perspectiva qualitativa 

 

Na construção deste projeto de pesquisa, pensamos que o objeto da identidade 

senegalesa encontrava-se, no atual contexto migratório, estabelecido no interior de uma 

relação entre as experiências/vivências dos próprios sujeitos migrantes e dos usos 

sociais dos meios apropriados e estabelecidos por esses mesmos sujeitos; um objeto de 

pesquisa inserido no contexto daquilo que os próprios sujeitos vivem e expressam de si 

através dos usos e apropriações que os mesmos fazem da internet (mais 

especificamente, das redes sociais online) na construção de autorrepresentações 

identitárias. Portanto, inquietava-nos compreender como se daria a representação da 



87 

 

identidade senegalesa em diáspora a partir das expressões do próprio sujeito (por 

meio de sua experiência relatada e por meio de publicações em redes sociais digitais). 

Esse era, portanto, nosso principal questionamento e o foco desta pesquisa.

 Pretendíamos, assim, entender como se relacionavam essas dinâmicas inter e 

intraculturais com a combinação de procedimentos que nos possibilitassem vislumbrar 

apropriações e usos sociais da internet por migrantes senegaleses no Brasil, durante o 

processo de representação/autorrepresentação da identidade senegalesa no contexto 

migratório contemporâneo.      

Buscamos, assim, refletir sobre as identidades em diáspora – que, como já vimos 

anteriormente26, não são estanques, estão inseridas no sistema cultural contemporâneo, 

dos aportes culturais pessoais, sociais e – no contexto migratório – mundiais. Para isto, 

desenvolvemos um percurso teórico baseado no aporte dos estudos culturais britânicos 

e latino-americanos, envolvendo as noções de comunicação e cultura, e em 

conceituações a respeito de identidades, representações e migrações27.  

Metodologicamente, este projeto de pesquisa construiu seu percurso com base 

nos estudos de recepção, especificamente a partir da abordagem dos usos sociais dos 

meios. Em âmbito metodológico e epistemológico, “as pesquisas de recepção 

vinculadas aos estudos culturais se fundam historicamente na ruptura com visões 

instrumentalistas sobre a incidência dos meios de comunicação na vida social que 

desfrutam de hegemonia nos estudos de comunicação” (COGO; BRIGNOL, 2011, 

p.77). As pesquisas também apontam, conforme Cogo e Brignol (2011), para modos de 

usos sociais das mídias que se estendam para além dos espaços de consumo midiático. 

Isso provoca interações e dinâmicas comunicacionais constitutivas de novos repertórios 

e também relações.  Por fim, há a preocupação de compreensão dos processos de 

empoderamento ou de políticas do sujeito (COGO, 2011, p. 78) em experimentos 

produzidos pelos receptores dessas diferentes formas de apropriação da mídia (digital 

ou tradicional e hegemônica). A comunicação, enquanto um processo social primário 

(JACKS; ESCOSTEGUY, 2005), compreende-se enquanto procedimento que, na 

                                                           
26 Desenvolvemos esse conceito no primeiro capítulo da dissertação, intitulado Identidades em diáspora e 

migrações contemporâneas. 
27 Conceitos trabalhados no segundo capítulo da dissertação: Migrações, usos sociais dos meios e 

representações midiáticas. 



88 

 

relação entre os seres humanos, é parte constitutiva da sociedade. Essa abordagem retira 

a noção de “mediacentrismo” (para utilizar o termo cunhado por Martín-Barbero), 

deslocando o eixo da comunicação para fora dos meios. Isso não exclui tais meios, 

apenas os considera “como um dos elementos que compõem a cena contemporânea” 

(JACKS; ESCOSTEGUY, 2005, p.35). Nesse sentido, a internet representa o meio no 

qual o analista também se insere, podendo ser um meio lido e repensado em diferentes 

formas, ramificações e procedimentos. A recepção, ainda assim, é pensada por Martín-

Barbero (1987) no interior do âmbito cultural: “o entendimento de cultura como campo 

de luta e da recepção como lócus de enfrentamento e construção da hegemonia” 

(GOMES, 2004, p. 209). A comunicação se apropria do sentido de práticas sociais 

quando o receptor é considerado produtor de sentidos e o cotidiano o espaço primordial 

da pesquisa, pois o cotidiano tem valor histórico para compreender a sociedade 

(JACKS; ESCOSTEGUY, 2005).  

Os estudos culturais reforçam que a comunicação, enquanto fenômeno social, 

não é apenas transmissão – como antes faziam crer as interpretações a respeito dos 

meios massivos. A comunicação é também recepção e resposta (MARTINO, 2009, 

p.241). Para os estudos culturais, “a pesquisa de comunicação não é aquela que focaliza 

estritamente os meios, mas a que se dá no espaço de um circuito composto pela 

produção, circulação e consumo da cultura midiática” (JACKS; ESCOSTEGUY, 2005, 

p. 46).  

Assim, como sintetiza Brignol (2010), 

 

Dessa forma, ancorados em um referencial teórico que privilegia o 

conceito de mediação, entendemos que os usos sociais da internet 

são definidos por um conjunto de entornos que interage na 

construção dos significados atribuídos aos meios de comunicação e 

no modo como sujeito e tecnologia se relacionam. A diversidade de 

modos de usar a internet, mesmo que limitada por imposições de 

ordem tecnológica e pelas questões de desigualdade econômica e 

social, é marcada também pela capacidade de produção de sentido de 

cada indivíduo, garantida através de suas identificações, competências 

e também de sua relação com as identidades, história, valores, hábitos 

e tradições. (BRIGNOL, 2010, p. 54, grifo nosso). 

 



89 

 

Por compreendermos esses entornos que atravessam os sujeitos e que compõe 

esses usos e apropriações que optamos por interpretar e analisar a questão da identidade 

senegalesa em diáspora a partir da representação e da autorrepresentação (entre o que os 

sujeitos dizem de si). Aprofundamos as reflexões teóricas a respeito das noções de 

recepção, mediações e usos sociais no sub-capítulo 2.1 sobre usos sociais dos meios e 

processos migratórios. A partir desta abordagem, propusemos uma pesquisa 

qualitativa, com a combinação de diferentes procedimentos metodológicos, construídos 

a partir da aproximação à perspectiva do sujeito migrante. Ainda que, como nos fala 

Goldenberg (2004), a pesquisa não possua começo, meio e fim controláveis e 

completamente manipuláveis, é possível que o olhar sobre a pesquisa se desloque do 

conforto para o inquietante, em uma abertura ao diferente durante o fazer pesquisa. 

Assim, compreendemos que a pesquisa qualitativa, com abordagem levantada a partir 

do olhar do sujeito migrante sobre a representação midiática de sua própria identidade 

em diáspora, é capaz de nos proporcionar respostas (assim como novos 

questionamentos) que trabalhem com a noção da comunicação a partir do próprio 

sujeito. Há, a partir de nossa perspectiva, uma intenção de exercitar a alteridade através 

da escuta e do fazer científico, coletando as informações e interpretando-as, na medida 

do possível, em combinação com o cenário contemporâneo que vivemos.  

Primeiramente, reforçamos que a intenção não foi limitar as nuances da pesquisa 

ao positivismo, trabalhando conforme análises de casos particulares, em suas 

particularidades, acima da proposição generalista de criação de leis deterministas 

(GOLDENBERG, 2004) que difundam um sentido particular em direção ao universal a 

partir de perspectivas muito recortadas. Ao mesmo tempo, o deslocamento do sentido 

pesquisador – objeto para, como aponta Goldenberg (2004), o sentido de cientistas 

sociais que se envolvam na pesquisa ao ponto de serem, eles próprios, objetos e sujeitos 

de pesquisa, é o que nos interessava desenvolver com este quadro. Goldenberg (2004) 

traz Geertz para salientar a inspiração da pesquisa qualitativa em Ciências Sociais a 

partir da visão da antropologia reflexiva. Essa visão, cuja perspectiva propõe o 

questionamento a respeito do texto antropológico, define que o resultado da pesquisa 

qualitativa não se restrinja à observação “fria”, mas, sim, que se concentre no diálogo e 

na negociação de pontos de vista – entre pesquisador e pesquisados (GOLDENBERG, 



90 

 

2004), estabelecendo essa relação que possibilitará a compreensão de múltiplos 

sentidos.  

Assim, a pesquisa qualitativa inclui uma série de métodos possíveis para 

contemplar “(...) as significações que os indivíduos põem em prática para construir seu 

mundo social”, (GOLDENBERG, 2004, p.27). A realidade social, nesse contexto, só 

transparece no modo como os sujeitos enxergam o mundo e suas condições, logo, os 

métodos qualitativos buscam contemplar essa visão, ainda que ela seja complexa, 

permeada de incertezas, incoerências e aspectos que ainda precisam ser compreendidos. 

Os dados levantados pelas pesquisas qualitativas devem fugir da simples quantificação e 

almejar uma interpretação analítica da realidade a partir de casos específicos, de vidas 

relatadas, da experiência dos sujeitos e dos modos onde experiências individuais cruzam 

com as noções sociais de mundo. Logo, é necessário ter em mente que: 

 

Os dados qualitativos consistem em descrições detalhadas de 

situações com o objetivo de compreender os indivíduos em seus 

próprios termos. Estes dados não são padronizáveis como os dados 

quantitativos, obrigando o pesquisador a ter flexibilidade e 

criatividade no momento de coletá-los e analisá-los. Não existindo 

regras precisas e passos a serem seguidos, o bom resultado da 

pesquisa depende da sensibilidade, intuição e experiência do 

pesquisador. (GOLDENBERG, 2004, p.53) 

 

Ao buscarmos uma compreensão sobre as experiências vividas dos migrantes, 

nos centramos em uma pesquisa que levasse em consideração o local, o tempo e a 

subjetividade dos sujeitos envolvidos neste processo. A opção pela pesquisa qualitativa 

deu-se no ponto que compreendemos o sujeito como atravessado por complexidades e 

sentidos, como um produtor e receptor do agir comunicacional (MALDONADO, 2013). 

A realidade comunicacional de nosso tempo, como nos traz Bonin (2013), vem 

permitindo processos de socialização de técnicas para a produção e aquisição de 

competências comunicativas que não se restringem mais apenas às instituições 

tradicionais. 



91 

 

Para garantir a multiplicidade de observações possíveis, intencionamos garantir 

uma multiplicidade também de procedimentos (desde a importância da pesquisa 

exploratória até a realização de entrevistas – individuais ou em grupo). Como aponta 

Maldonado (2013), a comunicação exige concepções complexas e não autoritárias que 

possibilitem a visão da mesma enquanto um processo (logo, não linear) e 

multidimensional. O autor também problematiza a respeito da interdisciplinaridade 

possibilitada pelo multimétodo, porém, limitada em relação à possibilidade de 

construção de uma transmetodologia (MALDONADO, 2013). A opção por multi e 

trans metodologias, principalmente no aspecto da recepção e da noção dos usos sociais, 

vem para superar as “(...) limitações impostas pela fragmentação, o positivismo, a 

retórica, a fraqueza empírica e a dispersão teórica” (MALDONADO, 2013, p. 100). 

Portanto, compreendemos que os usos sociais dos meios, inseridos no cotidiano 

dos sujeitos migrantes, só poderiam apresentar uma análise mais profunda na medida 

em que estejam inseridos sob o olhar qualitativo da pesquisa. Por serem parte do 

cotidiano, das mediações que estão inseridas nessa rotina e nessas relações diversas que 

o sujeito estabelece com a comunicação e com os outros sujeitos, é que o estudo dos 

usos sociais dos meios é o nosso caminho escolhido para análise sobre a representação 

midiática. Os usos que os sujeitos fazem das redes sociais digitais e da internet, bem 

como de outros canais midiáticos inseridos dentro e fora dessa internet, combinam 

procedimentos que resultam em uma autorrepresentação identitária, a mesma que expõe 

elementos selecionados pelo próprio sujeito, nesse universo de negociação com o 

discurso da mídia tradicional e com os elementos que essa mídia utiliza na sua “versão” 

de uma identidade em experiência diaspórica.  

 

3.2 Procedimentos multimetodológicos: as várias etapas da pesquisa 

qualitativa 

 

Diante do nosso questionamento teórico a respeito da representação midiática 

das identidades senegalesas em diáspora no Brasil, elencamos procedimentos que 

integrassem um processo multimetodológico para que pudéssemos contemplar 



92 

 

diferentes aspectos dos nossos questionamentos e motivações teóricas dentro desta 

pesquisa. O percurso que seguimos foi dividido nas seguintes etapas – aqui 

diferenciadas para melhor compreensão, porém, não existentes de forma isolada ou 

estanque, mas, complementares. São elas: 

1) A estruturação de um Estado da Arte contemplando pesquisas realizadas 

anteriormente no eixo de nosso estudo, bem como uma revisão 

bibliográfica dos principais conceitos norteadores da nossa pesquisa (tais 

como migrações, usos sociais dos meios, identidades, diásporas, África e 

Senegal – refletidos nos capítulos iniciais deste trabalho). 

2) A construção de um percurso teórico-metodológico que abarcasse as noções 

de recepção e usos sociais dos meios a partir da perspectiva dos estudos 

culturais, levando em consideração esse ponto de vista sobre a pesquisa na 

construção do método. Esse aporte teórico-metodológico é desenvolvido em 

nosso subcapítulo 2.1, a partir das noções de usos sociais, que guiam a 

pesquisa empírica; 

3) A pesquisa exploratória, etapa avaliada e explorada desde antes da escrita e 

produção intelectual desta pesquisa. Assim, estivemos em contato com 

grupos e indivíduos nascidos no Senegal e residentes no Rio Grande do Sul 

desde o início de nossa pesquisa através das primeiras conversas, 

participação em reuniões de associações, visita à residência de alguns desses 

sujeitos em suas casas nos municípios de Caxias do Sul (RS) e Garibaldi 

(RS), bem como a produção de reportagens, artigos e textos iniciais sobre a 

temática da migração senegalesa e sua relação com a representação midiática 

das identidades senegalesas em diáspora no Brasil; 

4) O desenvolvimento da pesquisa empírica, abarcando nosso percurso 

teórico-metodológico dos usos sociais dos meios e do entendimento sobre 

representações, identidades e diáspora a partir do eixo dos estudos culturais, 

com a aplicação de entrevistas em profundidade com migrantes senegaleses 

convidados a integrar esta pesquisa, somadas à observação dos perfis desses 

mesmos sujeitos na rede social online Facebook. Com as entrevistas, 



93 

 

definimos categorias nas falas dos migrantes, simultaneamente à coleta e 

análise também das publicações online dos mesmos, criando um quadro de 

categorias que nos auxiliaram no desenvolvimento da análise desta pesquisa. 

 

 

3.3 Pesquisa exploratória: reconhecendo o terreno de pesquisa 

 

No contexto que já levantamos, de transformações nos processos comunicativos, 

é importante que consideremos a dimensão empírica como procedimento metodológico 

importante, parte do processo de consolidação do desenho investigativo (BONIN, 

2013). Esse procedimento é um modo de garantir a adequação aos fenômenos 

investigados, tateando conforme suas mudanças ocorrem em nossa sociedade e em 

nossos modelos comunicacionais. Trata-se do exercício de experimentar, reconhecer “o 

terreno” do campo onde a pesquisa será inserida e onde serão edificadas as primeiras 

estratégias para o desenvolvimento do método mais adequado possível para a 

investigação. Portanto,  

(...) como prática metodológica, a pesquisa exploratória é o meio pelo 

qual geramos elementos concretos do pólo da empiria que vão 

participar no processo de fabricação da proposta investigativa, ao 

serem colocados em relação com o pólo teórico-metodológico da 

mesma. A pesquisa exploratória se realiza através de aproximações 

empíricas ao fenômeno concreto a ser investigado, com o intuito de 

perceber seus contornos, nuances, singularidades. Tatear o 

fenômeno, explorar aspectos que interessam à problemática em 

construção, na sua feição concreta, caracterizam esse processo, 

(BONIN, 2013, p. 30, grifo nosso). 

 

A pesquisa exploratória é fundamental no eixo metodológico que buscamos 

desenvolver com esta pesquisa. A sondagem de dados e interpretações, bem como as 

primeiras e iniciais idas a campo, foram importantes para o momento em que decidimos 

definir métodos que contemplassem nosso percurso. Com isso, nos questionamos, 

inicialmente: a realização de entrevistas em quais condições? É possível o acesso e o 

entendimento com migrantes senegaleses residentes no Brasil? Quais noções estão em 



94 

 

circulação no eixo simbólico que circunda as diferentes interpretações sobre a migração 

senegalesa no contexto brasileiro contemporâneo? Para que tivéssemos as primeiras 

pistas e iniciais respostas – que nos possibilitassem traçar métodos que permitissem 

uma interpretação aprofundada -, definir movimentações na pesquisa exploratória foi 

fundamental. 

Portanto, além de nossa pesquisa bibliográfica e do estado da arte a respeito da 

temática central entre mídias e migrações, realizamos atividades de aproximação com 

sujeitos colaboradores do estudo (focando na identidade senegalesa em diáspora no 

Brasil). Em 2015, primeiro ano de trabalho nesta dissertação, produzimos um artigo, 

publicado no Congresso Internacional de Comunicação e Consumo (Comunicon), 

intitulado Comunicação em rede e webdiáspora: uma aproximação às rede sociais 

online de migrantes senegaleses no Rio Grande do Sul28. Neste trabalho, resultante de 

nossas primeiras observações sobre a migração senegalesa e sua organização em redes 

comunicativas no ambiente digital, produzimos uma análise de quatro páginas de 

grupos e associações de senegaleses hospedadas na rede social online Facebook. Com 

este artigo, discutimos dinâmicas migratórias, negociações identitárias e organização da 

diáspora senegalesa na disputa por reconhecimento e posição política no Brasil. 

Focamos nas publicações realizadas pelos senegaleses nesses espaços midiáticos para 

melhor compreendermos, inicialmente, a questão dos usos e apropriações na negociação 

identitária de senegaleses no Brasil. Esse trabalho acadêmico inicial foi importante para 

desenvolvermos nosso método de observação online e para o mapeamento das 

iniciativas comunicacionais geridas pelos próprios migrantes, que resultariam, 

posteriormente, também em um aspecto da análise na dissertação. 

 Outro artigo de aproximação ao nosso objeto empírico foi produzido para a 

disciplina de Representações Midiáticas, ofertada no segundo semestre de 2015 pelo 

Programa de Pós-Graduação em Comunicação (Poscom/UFSM), ministrada pela 

professora Liliane Dutra Brignol (orientadora deste trabalho). Intitulado O Outro 

senegalês e a “saga” do migrante pela mídia, o trabalho em questão analisou uma 

                                                           
28BRIGNOL, Liliane D.; COSTA, Nathália D. Comunicon 2015. Disponível em http://anais-

comunicon2015.espm.br/GTs/GT11/3_Brignol_Costa_final.pdf. O mesmo artigo também foi publicado 

na Revista Interdisciplinar de Mobilidade Humana: Migrações, meios de comunicação e processos 

comunicacionais, Ano XXIV, n.46, janeiro-abril 2016.  

http://anais-comunicon2015.espm.br/GTs/GT11/3_Brignol_Costa_final.pdf
http://anais-comunicon2015.espm.br/GTs/GT11/3_Brignol_Costa_final.pdf


95 

 

reportagem especial publicada pelo jornal gaúcho Zero Hora (intitulada Inferno na 

Terra Prometida29), do Grupo RBS de comunicações. Com este trabalho, levantamos a 

questão da representação midiática da identidade senegalesa em diáspora, abordando a 

formação de estigmas e estereótipos sociais. No artigo em questão, discutimos a noção 

de representação e estereótipo, elementos teóricos importantes para este trabalho, 

principalmente por nortearem as discussões que faríamos posteriormente com os 

entrevistados sobre a maneira como os mesmos se enxergam e se veem representados 

pela mídia tradicional.  

Simultaneamente à produção acadêmica, através do nosso trabalho enquanto 

jornalistas, produzimos para a revista o Viés30 (em edições online) uma reportagem 

sobre a situação dos senegaleses que buscam trabalho – e que acabam recorrendo à 

informalidade – na cidade de Santa Maria (RS). A produção midiática desenvolvida foi 

motivada por uma agressão por parte de fiscais da prefeitura municipal a um dos 

senegaleses que comercializava seus produtos no centro da cidade. Na reportagem em 

questão, intitulada Pode levar maleta, só não pode agressão31, entrevistamos seis 

senegaleses, todos na época residentes em Santa Maria (RS). Entre eles, uns residiam no 

Brasil há dois anos, enquanto outros há poucos meses. A reportagem (realizada em 

janeiro de 2016) possibilitou estudo sobre ingresso e permanência dos senegaleses no 

Brasil, bem como aproximação com a temática do discurso midiático sobre a migração 

senegalesa, além de contato inicial com os migrantes que residiam em Santa Maria. 

Também foi um exercício importante para a aplicação de entrevistas em grupo e para a 

compreensão de algumas dificuldades e barreiras impostas na relação entre brasileiros e 

senegaleses (a principal dessas, com certeza, a questão do idioma e da comunicação 

inicial). Foi por meio dessas entrevistas que nos foi possível perceber que algumas 

reuniões com migrantes que residiam há menos tempo no Brasil precisariam ser 

                                                           
29 Publicada em junho de 2015. Disponível em http://zh.clicrbs.com.br/especiais-zh/zh-terra-prometida/ 
30 Endereço eletrônico disponível em: www.revistaovies.com 
31 Publicada em janeiro de 2016. Disponível em http://www.revistaovies.com/reportagens/2016/01/pode-

levar-maleta-so-nao-pode-agressao/ 

http://zh.clicrbs.com.br/especiais-zh/zh-terra-prometida/
http://www.revistaovies.com/
http://www.revistaovies.com/reportagens/2016/01/pode-levar-maleta-so-nao-pode-agressao/
http://www.revistaovies.com/reportagens/2016/01/pode-levar-maleta-so-nao-pode-agressao/


96 

 

conduzidas com o auxílio32 de outros migrantes com mais experiência com o idioma 

português e com as questões culturais brasileiras. 

Participamos, também, de reuniões e atividades do grupo de Pesquisa, Ensino e 

Extensão, representante da Cátedra Sérgio Vieira de Mello na Universidade Federal de 

Santa Maria (UFSM), “Direitos Humanos e Mobilidade Humana Internacional” 

(Migraidh), vinculado ao curso de Direito da UFSM. Também estabelecemos contato 

com pesquisadores em Caxias do Sul, bem como com representantes de associações e 

grupos de senegaleses em Caxias do Sul (RS) e Porto Alegre (RS). Realizamos, 

também, entrevistas prévias de aproximação com migrantes senegaleses, em maio de 

2015, no município de Garibaldi (RS), localizado na serra gaúcha. Através do contato 

de senegaleses que já falavam português com mais fluência, conseguimos articular um 

grupo de entrevistados com o objetivo de estabelecer relações a respeito da temática e 

da realidade dos senegaleses vivendo no Rio Grande do Sul. Algumas dessas primeiras 

impressões das entrevistas iniciais estão no capítulo 4. Autorrepresentações midiáticas 

da identidade senegalesa em diáspora, com relatos do diário de campo aplicado durante 

esta pesquisa. 

 

3.4 Pesquisa empírica: ida a campo 

 

A partir da pesquisa exploratória, percebemos que as relações cotidianas do 

migrante – em interações interpessoais ou mediadas pela mídia – são importantes para 

compreendermos a construção de representações identitárias. A criação de espaços de 

rede entre esses migrantes – ambientes de troca, associativismo e partilha – se 

estabelece entre os que experimentam tal processo migratório semelhante em solo 

brasileiro. Esse espaço de troca pode ocorrer no seu cotidiano, em espaços de trabalho, 

lazer, mas, também, em espaços virtuais, através de redes sociais online, ambientes nos 

quais o migrante também se insere, se apropriando de significados a partir do convívio 

                                                           
32 Desenvolvemos mais sobre a questão no capítulo 4. Autorrepresentações midiáticas da identidade 

senegalesa em diáspora, através dos relatos do diário de campo aplicados durante o desenvolvimento da 

pesquisa exploratória e empírica neste processo. 



97 

 

na construção e negociação de sua identidade. Assim, compreendemos que as 

perspectivas oferecidas pelo ambiente digital possibilitaram uma circulação de 

conhecimentos e apropriações que desafiam o modelo tradicional (e rígido) de 

comunicação. Há um rompimento com o lugar estanque de receptor e o surgimento de 

possibilidades de produção comunicativa para além dos limites e a constituição de 

sujeitos produtores de informação e comunicação (BONIN, 2013).   

 Visando uma combinação de procedimentos que possibilitassem aproximações 

com o sujeito migrante senegalês, propusemos combinar entrevistas e observações 

presenciais com a observação dos perfis desses migrantes na rede social online 

Facebook, focando na representação das identidades senegalesas em diáspora a partir de 

categorias específicas de análise. A primeira entrevista, somada à observação online dos 

perfis dos entrevistados durante o período que antecedeu à realização da entrevista até 

sua conclusão, originou uma segunda entrevista, para a qual nós levamos questões 

específicas sobre mídia, com questionamentos a respeito da representação midiática da 

identidade senegalesa na visão dos próprios migrantes, bem como das apropriações e 

usos da internet pelos mesmos. 

Diante desses dois eixos de observação a respeito da representação midiática da 

identidade senegalesa em diáspora, buscamos refletir sobre a apropriação do espaço 

midiático pelos migrantes (a internet), bem como a leitura dos mesmos sobre os espaços 

tradicionais, na construção de autorrepresentações midiáticas. Conforme já 

exemplificamos acima, optamos pelas entrevistas em profundidade devido à qualidade e 

profundidade com que as informações levantadas pelos próprios sujeitos migrantes 

aparecem diante de nossa investigação sobre a representação midiática da identidade 

senegalesa. As observações (online e presencial) ocorreram concomitantemente, 

contemplando e complementando a etapa das entrevistas e dos contatos iniciais. A 

opção pela observação online na rede social Facebook diz respeito às ferramentas 

disponibilizadas por essa rede social (como compartilhamento de conteúdo, publicação 

de fotos e vídeos, uso mais frequente e recorrente – inclusive através de smartphones – 

bem como a criação de páginas pessoais e de grupos e/ou associações). A popularidade 

da rede também é um elemento em questão, principalmente pela receptividade à mesma 

por parte de senegaleses (no Brasil e no Senegal). A pesquisa exploratória já havia 



98 

 

apontado pistas que demonstraram que a maior parte dos senegaleses com os quais 

estabelecemos contato possuía conta no Facebook (a segunda rede social mais popular 

entre os mesmos é o Whatsapp, aplicativo de troca de mensagens disponibilizado para 

smartphones em formato Android e IOS).  

 

3.4.1 Entrevistas e critérios de seleção dos entrevistados 

 

A intenção de realizar entrevistas em profundidade, através de perguntas semi-

abertas33 (realizadas em reuniões ou em momentos individuais), assim como a 

observação (online e offline), somadas à pesquisa exploratória (conversas informais e 

mapeamento) no início deste trabalho, foi contemplar, como já exemplificamos, os 

métodos qualitativos da pesquisa, a fim de compreendermos as respostas ao nosso 

questionamento sobre as representações midiáticas das identidades senegalesas em 

diáspora a partir da perspectiva dos próprios sujeitos.                                                         

O objetivo das entrevistas abarca a noção, conforme salientam Cogo e Brignol 

(2011), dos usos sociais dos meios para além dos momentos de consumo midiático. Isso 

resulta em dinâmicas comunicacionais com relativa autonomia e repertórios próprios 

(COGO; BRIGNOL, 2011, p.77), influentes também nos espaços cotidianos dos 

sujeitos migrantes. Nesse aspecto, a ideia de realizar entrevistas e observação de sujeitos 

migrantes relaciona-se com a busca na constante “construção e desconstrução de 

noções, pontos de vista, preconceitos, um aprendizado proporcionado pelo trabalho que 

vai além de, simplesmente, estudar o outro, mas, estudar com o outro” (MONTEIRO, 

2015, p.59).  

Portanto, optamos pela realização de entrevistas, individuais e em grupo, como 

técnica inicial para desenvolvimento da nossa pesquisa empírica. As opções se dão 

devido à nossa experiência com a pesquisa exploratória. Percebemos, em conversas 

informais realizadas em Santa Maria, Garibaldi, Caxias do Sul e Porto Alegre (RS), que 

alguns contatos são facilitados a partir das interações em grupos. A experiência e a 

                                                           
33 Trazemos os roteiros de questões semi-estruturadas que objetivamos contemplar durante a realização 

das entrevistas na seção de Apêndices deste trabalho. 



99 

 

dinâmica da própria migração senegalesa competem fatores, a exemplo de: tempos 

distintos de período de migração (entrevistamos migrantes que residem no Brasil há três 

anos ao mesmo momento em que entrevistamos migrantes que estavam no país há dois 

meses, por exemplo); noções distintas do idioma português e inglês, que 

facilitam/dificultam a comunicação; e o próprio contato, facilitado por mediadores no 

grupo de migrantes. A experiência migratória senegalesa é bastante coletivizada (em 

espaços de trabalho, lazer e residência), portanto, as atividades em grupo costumam 

possibilitar maior abertura da parte dos entrevistados e podem ser utilizadas como 

estratégias para o melhor desenvolvimento da entrevista. 

Pesquisas anteriores sobre a migração senegalesa no Brasil e na Argentina já 

consideraram que esse fenômeno migratório não se resume a um deslocamento linear, o 

que acaba resultando em zonas de trânsito, estadias mais ou menos prolongadas, com 

relações mais ou menos fortes estabelecidas de um lugar para outro. Um exemplo de 

pesquisa anterior que utilizou entrevistas e métodos etnográficos para analisar o 

fenômeno migratório senegalês na Argentina é o trabalho de Chevalier-Beaumel (2012) 

e Gabriel Morales (2012)34. Os autores destacam a importância do saber-migrar 

(CHEVALIER-BEAUMEL; MORALES, 2012), uma noção localizada entre os 

migrantes, que buscam redes de informação e se deslocam conforme essas noções, 

levando em consideração elementos salientes entre os grupos migratórios onde se 

localizam, desenvolvendo saberes compartilhados por experiência diaspórica 

semelhante.   

Entre os eixos a serem desenvolvidos pela aproximação com os sujeitos, citamos 

que a opção é por entrevistas com um roteiro de perguntas semi-estruturadas, com a 

possibilidade de respostas mais abertas e a formulação de novas perguntas conforme a 

condução do momento. A primeira aproximação contemplou a experiência pessoal do 

sujeito (a partir dos eixos que visavam compreender a experiência migratória e a 

experiência cotidiana no Brasil). Em seguida, as entrevistas precisaram dar conta dos 

usos e apropriações da internet e da relação dos sujeitos com as mídias para, em 

                                                           
34 “Aproximación  etnográfica a la nueva migración africana en argentina: Circulación y saberes en el 

caso de los senegaleses arribados en las últimas dos décadas”. Ellen Chevalier-Beaumel e Orlando 

Gabriel Morales (2012). 



100 

 

seguida, contemplar os usos sociais que os mesmos fazem da internet no movimento 

de se autorrepresentarem. Assim, as entrevistas foram conduzidas com o uso de um 

roteiro formado por essas temáticas, objetivando que fossem contempladas durante as 

entrevistas e momentos de conversas. 

Como aponta Goldenberg (2004), no caso da entrevista, “o pesquisador deve ter 

em mente que cada questão precisa estar relacionada aos objetivos de seu estudo. As 

questões devem ser enunciadas de forma clara e objetiva, sem induzir e confundir, 

tentando abranger diferentes pontos de vista” (GOLDENBERG, 2004, p.86), 

adaptando-se ao contexto onde se relacionam entrevistador e entrevistados. Assim como 

desenvolve Gil (2008), as entrevistas em grupos (no caso de alguns dos entrevistados 

selecionados para a pesquisa), são importantes para a compreensão de fenômenos que 

normalmente interessem à pesquisa qualitativa. O autor também salienta a importância 

de cuidar a atenção dos entrevistados (e sua manutenção), o roteiro de perguntas que 

estejam claras e objetivas, o tratamento adequado a assuntos mais polêmicos, bem como 

um horário possível e suportável, assim como locais propícios para a discussão entre 

todos. O grupo, inclusive, não pode ser composto por mais do que seis pessoas com o 

objetivo de não dispersar os assuntos e não se cumprir a intenção (lembrando que o 

número de convidados não é estanque, essa é apenas uma sugestão que visa qualificação 

na logística de realização das entrevistas). Nas entrevistas individuais, com exceção do 

número de integrantes, as sugestões permanecem as mesmas, a fim de garantir a 

sequência do procedimento da melhor maneira possível (GIL, 2008). 

O local para a realização das entrevistas também é determinante, incluindo uma 

“aura” para ambientação entre entrevistador e entrevistado, para discussão e conforto 

dos envolvidos. No nosso caso, presenciar atividades importantes para os entrevistados 

(tais como festividades e celebrações religiosas), assim como se ambientar em seu 

cotidiano, foram ações que facilitaram que conversássemos com maior compreensão 

entre as partes. 

Desenvolvemos a técnica para as entrevistas baseada em parte da nossa pesquisa 

exploratória (com base em contatos realizados anteriormente à etapa de 

desenvolvimento da pesquisa). Porém, não podemos esquecer que em casos de 

metodologia qualitativa (como aqui se expressa em nosso caso),  



101 

 

 

“(...) o número de sujeitos que virão a compor o quadro das 

entrevistas dificilmente pode ser determinado a priori – tudo depende 

da qualidade das informações obtidas em cada depoimento, assim 

como da profundidade e do grau de recorrência e divergência destas 

informações. Enquanto estiverem aparecendo "dados" originais ou 

pistas que possam indicar novas perspectivas à investigação em curso 

as entrevistas precisam continuar sendo feitas” (DUARTE, 2002, 

p.19) 

 

 

Assim, visamos uma metodologia que contemplasse as entrevistas em 

profundidade e que nos possibilitasse um diálogo com os entrevistados. Portanto, os 

contatos estabelecidos miraram explorar o universo dos migrantes senegaleses no 

Brasil, identificando possibilidades e desafios, traçando técnicas que buscassem 

minimizar conflitos na comunicação estabelecida entre pesquisador e pesquisados. 

Diante dessas considerações, estabelecemos os seguintes critérios para a seleção de 

entrevistados para nossa pesquisa: 1) tempo no Brasil; 2) domínio do idioma 

(português); 3) associativismo/ativismo; 4) usos e apropriações da mídia; 5) 

experiência migratória (motivações, trabalho, cotidiano etc). Assim, pretendíamos 

contemplar entrevistados com experiências de vida e apropriações midiáticas diversas 

entre si, possibilitando leituras mais completas sobre a realidade que nos propomos a 

estudar. O tempo de chegada e permanência no Brasil é importante para levar em 

consideração a adaptação, assim como o idioma (tanto para realização de entrevistas 

quanto para o conhecimento dos migrantes a respeito da produção midiática brasileira).  

Questões envolvendo associativismo e experiência migratória nos foram caras 

no ponto que abrangeram vivências diversas, enriquecendo o processo de pesquisa com 

múltiplas experiências. O associativismo caracteriza essa vertente política e social da 

migração, que busca organizar e desenvolver em grupo as ações que objetivam 

melhorias para todos que se encontram na condição de migrante internacional, 

partilhando dessa experiência. As motivações de vinda para o Brasil, os trabalhos 

desenvolvidos pelos sujeitos, bem como o desenrolar do seu cotidiano, em cidades 

diferentes, contemplam a variedade de experiências que podemos abordar. Por fim, os 



102 

 

usos e apropriações da mídia como um espaço onde o migrante se relaciona, absorvendo 

informações e gerando conteúdo, lendo e sendo lido dentro da ambiência 

comunicacional. Nesse ponto, procuramos entrevistados que utilizassem redes sociais 

online em diferentes níveis, com alguma leitura da produção midiática, e que tivessem 

criado espaços de associação e negociação online, dentre outros modos para se 

comunicar e se relacionar. 

Foram selecionados um grupo em Santa Maria, um entrevistado em Caxias do 

Sul, outro em Porto Alegre – todos municípios localizados no estado do Rio Grande do 

Sul, Brasil. A multiplicidade e diversidade das histórias de vida de cada um desses 

sujeitos contribuiu para que percebêssemos elementos diferentes e complementares na 

trajetória de migrantes senegaleses residindo no Brasil. Por fim, fechamos com esses 

três locais de abrangência, com esses sujeitos com quem estabelecemos um diálogo e 

que demonstraram interesse em contribuir com a pesquisa. De Santa Maria, na região 

central, realizamos entrevista com quatro senegaleses que aceitaram participar da 

pesquisa, além de um acompanhamento da celebração do Grand Magal35 ocorrido na 

cidade e organizado por eles em parceria com outros senegaleses e com organizações de 

apoio a migrantes na cidade. Em Caxias do Sul, na serra gaúcha, contamos com dois 

momentos de entrevista (a primeira em 18 de outubro de 2016 e a segunda em 23 de 

dezembro de 2016) realizados com Cheick Mbacke Gueye, que chamaremos nesta 

pesquisa de Cher, o nome pelo qual ele se denomina no Facebook e pelo qual atende ao 

conversar com brasileiros. Na capital gaúcha, Porto Alegre, entrevistamos Serigne 

Bamba Toure que, nesta pesquisa, chamaremos de Mame também pela opção do 

mesmo em utilizar este nome em seu perfil pessoal do Facebook. Com Mame, 

conversamos nos dias 20 de outubro de 2016 e seis de dezembro de 2016. 

Para desenvolvermos as entrevistas com os sujeitos convidados a integrar a 

pesquisa, elaboramos um roteiro pré-estruturado com algumas questões semi-abertas 

(focadas em eixos que intencionamos conhecer a partir da entrevista, mas com espaços 

                                                           
35 O Grand Magal é uma celebração da confraria mouride, ligada à religião islâmica, a mesma que é 

predominante no Senegal. Esse dia é de comemoração ao exílio de Cheick Amadou Bamba no Gabão. 

Magal, em wolof (idioma falado no Senegal), significa “honrar”, “comemorar”, e a celebração consiste, 

então, em um dia de agradecimento, solidariedade e convivência. Trazemos mais referências ao Grand 

Magal no capítulo 4., ao descrevermos como foi a realização da celebração em Santa Maria, pelo grupo 

de senegaleses que entrevistamos para esta pesquisa. 



103 

 

abertos para dissertação de outros elementos que surgirem com o procedimento). As 

questões levam em consideração três eixos principais: 1) experiência migratória 

(motivações, caminhos, canais de vinda); 2) experiência no cotidiano brasileiro 

(profissão, cotidiano, relações interpessoais, relações sociais e culturais, por exemplo); 

3) relação com a mídia e representação midiática (último eixo, desenvolvido por 

meio de perguntas específicas sobre mídia e discussão sobre produção midiática 

elencada pelos entrevistados ou por nós no desenho da pesquisa).  

A descrição das perguntas semi-estruturadas para a realização das entrevistas 

estão na seção Apêndice (Apêndice A, B, C e D). É claro que as perguntas não foram 

realizadas todas da mesma forma: cada tipo de entrevistado, cada relação com o tema, o 

local onde nos encontramos, a familiaridade com o assunto, produziu entrevistas abertas 

e flexíveis com cada um. Tentamos seguir um roteiro básico para garantir a temática das 

discussões com os sujeitos entrevistados, mas, foram entrevistas mais informais, 

realizadas de maneira mais leve para que os mesmos pudessem falar com mais abertura 

sobre o que os interessasse mais. O domínio do idioma, o costume com entrevistas (no 

caso de Cher, por exemplo, uma situação bastante recorrente em seu trabalho) e o 

conforto comigo interviram nas respostas e na condução do momento, proporcionando 

resultados diversos para interpretação. 

  

3.5 Observação online  

 

Na sequência das entrevistas, pensamos também na observação online com o 

objetivo de compreender as dinâmicas de rede que são formadas por esses mesmos 

indivíduos em sua experiência migratória. Primeiramente, desenvolvemos a observação 

durante as entrevistas e interação com os entrevistados. Simultaneamente ao processo de 

entrevistas e socialização com os migrantes que integram a pesquisa, realizamos a 

observação online (JOHNSON, 2010) dos perfis dos próprios entrevistados projetados 

pelos mesmos na rede social online Facebook. A opção por esta rede é mediante as 

características dessa que possibilita o compartilhamento de informações (fotos, links, 

publicações etc) pelo usuário, projetando um perfil para a utilização do espaço na rede. 



104 

 

É também uma rede social que possibilita a publicação e compartilhamento de produtos 

midiáticos da mídia tradicional (links de reportagens, por exemplo). Assim, essa aliança 

visa à desconstrução do muro que separa espaços online e offline, pensando mais em um 

possível atravessamento entre esses ambientes e como eles se relacionam nas 

negociações, disputas e apropriações das identidades (HINE, 2000).  

Johnson (2010) traz a possibilidade de cruzamento entre métodos online e 

offline, combinando entrevistas individuais e em grupos com observação utilizando a 

pesquisa empírica mediada por computador. Em maior ou menor grau, a combinação de 

tais técnicas, como levanta Johnson (2010), apresenta pistas e respostas interpretativas 

sobre as experiências dos sujeitos (online e offline) e as combinações possíveis de um 

com o outro. O uso apenas da observação dos perfis na rede social online não é 

suficiente, como afirma Johnson (2010), para dar conta das complexidades do resultado 

possível. Por isso, o ideal é a mescla de métodos que possibilitem a complementação. 

Assim, os entrevistados foram adicionados na rede social digital Facebook para que, 

simultaneamente aos processos de entrevistas, pudéssemos observar os conteúdos 

divulgados pelos sujeitos integrantes da pesquisa. Os próprios foram informados de 

ambos os acompanhamentos (online e offline). O nosso papel nesta pesquisa sintetiza-se 

na busca interpretativa dos significados expressos pelos sujeitos. A observação é, 

portanto, nada mais do que “o uso dos sentidos com vistas a adquirir os conhecimentos 

necessários para o cotidiano”, (GIL, 2008, p.100). O período selecionado para a 

observação contemplou desde o primeiro contato com o entrevistado (e a sugestão para 

a pesquisa) até o encerramento do segundo momento de entrevista. Esse modelo deu-se 

porque intencionamos comparar as entrevistas com as publicações online, no quadro 

comparativo que elaboramos para a interpretação dos dados.  

Levamos em consideração para a coleta de publicações dos entrevistados no 

Facebook os elementos de 1) usos sociais das mídias, 2) identidades senegalesas e 3) 

representações. A partir dessas três categorias gerais, conforme íamos coletando 

publicações através de um acompanhamento diário das postagens de cada entrevistado 

(do momento do primeiro contato até a realização da segunda entrevista), fomos 

observando nove sub-categorias que diziam e expressavam muito sobre as 



105 

 

representações midiáticas da identidade senegalesa em diáspora. Essas subcategorias, 

bem como o período de análise em cada entrevistado, constam no último capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 

 

4. AUTORREPRESENTAÇÕES MIDIÁTICAS DA IDENTIDADE 

SENEGALESA EM DIÁSPORA 

 

 Neste capítulo, após as idas a campo, apresentamos a análise das categorias que 

envolveram as questões da representação midiática e a autorrepresentação da identidade 

senegalesa em diáspora. A partir de entrevistas realizadas com migrantes em Caxias do 

Sul, Porto Alegre e Santa Maria (todos municípios localizados no Rio Grande do Sul, 

Brasil), coletamos publicações realizadas pelos mesmos entrevistados na rede social 

online Facebook e estabelecemos um comparativo entre o que os sujeitos dizem e 

publicam, elencando categorias de análise para observarmos os dois momentos e 

chegarmos a interpretações desses dados na busca pela autorrepresentação midiática da 

identidade senegalesa em diáspora no Rio Grande do Sul (Brasil). 

 

4.1 Observação exploratória: algumas impressões iniciais 

 

Um desafio saliente se apresentou até nós no momento em que decidimos 

trabalhar com a temática da migração senegalesa no Brasil e a relação com a 

representação midiática de suas identidades em diáspora: as assimetrias que nós mesmas 

representávamos em relação aos sujeitos convidados a integrar a pesquisa. Como já 

relatamos nos capítulos teóricos anteriores, a relação estabelecida entre a identidade e a 

diferença, por meio da diferenciação na construção de identificações, é bastante saliente 

no caso desta pesquisa. Ao estabelecer contato e planejar uma relação com os sujeitos 

de pesquisa, já se apresentaram preocupações com a diferença binária estabelecida: nós, 

nacionais - eles, “estrangeiros”; nós, brancas – eles, negros; nós, mulheres – eles, 

homens. Essa dualidade de identificações à primeira vista nos pareceu um empecilho no 

contato e na confiança que pudéssemos estabelecer. Porém, o que percebemos ao longo 

do trabalho de campo, é que essa mesma diferenciação era presente no cotidiano dos 

migrantes ao passo que, mesmo os que estão no país há menos tempo, já percebiam as 



107 

 

negociações envolvidas na relação com brasileiros. Não há uma cultura fechada que 

atravessa o mar com os senegaleses que chegam ao Brasil. As negociações por eles 

estabelecidas no seu cotidiano no Brasil, mesmo que variem em grau, ocorrem em todas 

as situações. É claro que os sujeitos colaboradores para esta pesquisa não apresentaram 

a mesma relação com brasileiros entre si: um é casado com uma brasileira e tem uma 

filha nascida no país; outro, fornece aulas de francês e wolof para brasileiros; outros, 

ainda, estabelecem relações com brasileiros por meio de grupos de apoio e orientação 

que esses oferecem àqueles, com aulas de português e auxílio na produção de 

currículos.  

No contato estabelecido, há uma diferença considerável de conforto, tratamento, 

conhecimento do cotidiano brasileiro através do tempo de vida que cada sujeito 

emprega em sua rotina: os senegaleses que residem há menos tempo no Brasil possuem 

mais dificuldade de estabelecer um diálogo conosco, olhando muitas vezes para baixo, 

não estabelecendo contato visual direto e, em alguns casos, sentindo constrangimento 

em estabelecer contato na rua, nas ocasiões em que pudéssemos nos encontrar. Alguns 

se sentem constrangidos em responder algo diretamente ou em apertar a mão. Os mais 

integrados já não demonstram o mesmo constrangimento, não apenas pela questão do 

idioma, mas porque também estão acostumados a negociar e a dialogar com mais 

pessoas diferentes em seu cotidiano.  

Utilizando um diário de campo para anotações a respeito das aproximações 

realizadas com os migrantes senegaleses durante a pesquisa exploratória (primeira etapa 

de aproximação ao campo neste trabalho), coletamos informações após uma entrevista 

coletiva realizada em maio de 2015 na residência de migrantes senegaleses ambientados 

no município de Garibaldi (cidade localizada na serra gaúcha, distante em 

aproximadamente 40km de Caxias do Sul). A entrevista foi possível através do 

acompanhamento de conhecidos que intermediaram a relação e o contato com os 

migrantes. Em decorrência do surgimento de novos contatos e da intenção de apresentar 

entrevistas com sujeitos e núcleos variados em experiências migratórias, não seguimos 

com o grupo que aceitou conversar conosco no primeiro semestre de 2015. Mas, suas 

contribuições valeram para observarmos alguns elementos que se repetiram em outras 



108 

 

entrevistas, bem como demonstraram a forma de nos aproximarmos e dialogarmos com 

nossos entrevistados subsequentes para a pesquisa. 

A aproximação ocorreu por meio de Mbaye36 - do grupo, o senegalês que estava 

no Brasil há mais tempo que os demais. Seu contato nos foi repassado e o mesmo 

aceitou a realização da entrevista, levando consigo outros companheiros de apartamento 

para o processo. Na primeira etapa, quando buscamos Mbaye em casa, não o 

encontramos, mas fomos recebidos por seus amigos, que aceitaram falar sobre suas 

experiências durante o almoço (foi cozinhado um frango com arroz apimentado, servido 

em uma travessa coletiva, com colheres para cada um que se encontrava na sala). 

Malick foi quem nos recebeu para o almoço - ele estava acompanhado de Ahmadou, 

esse que residia no Brasil havia apenas três meses. Ahmadou não conseguia se 

comunicar em português e, por isso, utilizamos o conhecimento de Malick para as 

traduções, bem como alguns termos em inglês e em francês (o idioma é oficial no 

Senegal, assim como o wolof, falado por todos os entrevistados). Já na casa de Mbaye, 

estavam com ele Cherif e Moustapha, ambos residentes há dois anos no Brasil, mas com 

poucos conhecimentos em português. A importância de uma mediação conhecida (tanto 

para a aproximação quanto para a tradução e facilitação no diálogo) foi por nós 

apropriada desde as primeiras aproximações. Essa característica é muito importante para 

o elemento da confiança, bem como para questões práticas (migrantes que residem no 

país há menos tempo não costumam falar português e poucos falam inglês). 

Quando questionados, todos os entrevistados responderam que souberam sobre a 

possibilidade de migrar para o Brasil através de amigos que chegaram antes deles ao 

país (levando em consideração que, de todos, Mbaye é o que estava há mais tempo no 

Brasil - cerca de cinco anos -, considerando que o processo de migração senegalesa em 

direção ao Brasil, de forma continuada e mais expressiva, já existe há no mínimo 10 

anos). Os entrevistados relataram saber sobre o Brasil também através da televisão 

(consumo de novelas brasileiras como um dos elementos culturais principais, assim 

como o imaginário a respeito do país centrado nas cidades de São Paulo e Rio de 

                                                           
36 Por ter sido realizada durante a etapa de aproximação, na pesquisa exploratória deste trabalho, a 

entrevista não possui autorização dos nomes dos entrevistados. Por esse motivo, os nomes de todos os 

entrevistados foram suprimidos apenas a um nome. 



109 

 

Janeiro - como eles próprios relatam, localidades com maior evidência na televisão 

brasileira). Inicialmente, quando chegaram ao Brasil, todos passaram primeiro pela 

cidade de São Paulo antes de descer para o Sul. Já nessa primeira entrevista percebemos 

o expressivo uso de celulares e aparelhos móveis para a comunicação pelos migrantes – 

entre si (partilhando da experiência migratória com familiares e amigos que residam no 

Senegal ou em outros países, localidades e cidades) e entre brasileiros (como forma de 

integração). Todos possuem aplicativos de comunicação, rede social e interação, tais 

como Whatsapp, Viber, Skype e Facebook. Todos pediram nossos endereços no 

Facebook para solicitação de amizade. Nos contatos que realizamos posteriormente, 

percebemos a mesma inclinação por dar sequência ao diálogo através de Whatsapp e 

Facebook. 

Sobre as complicações, sentem que as mais expressivas do cotidiano são em 

relação ao dinheiro (transações bancárias e conhecimento a respeito do sistema 

bancário, por exemplo) e o idioma (acham que o português é um idioma complicado de 

aprender em relação aos que já dominam ou conhecem relativamente). Também 

encontram dificuldades de compreender quais notas utilizar em pagamentos para seus 

produtos diários, tais como alimentação. Costumam se comunicar em francês e wolof, 

mas também possuem noções de árabe e inglês, bem como de outros idiomas falados no 

Senegal.  

O conhecimento que todos possuem em árabe dá-se pela adoção de sua religião, 

que eles denominam muçulmana. Por conta da mesma, chegaram ao Brasil para 

trabalhar, inicialmente, em frigoríficos na serra gaúcha. Eles explicam que os 

frigoríficos exportam carne para o “mundo islâmico”37. A Arábia Saudita foi citada 

como um dos principais destinos da carne produzida pelos senegaleses no Brasil. Sobre 

os empregos, Mbaye foi o que mais comentou. Para ele, há no Senegal uma relativa 

oferta de emprego, porém, o país enfrenta problemas de desemprego - algo que eles 

também já identificaram no Brasil. Argumentam que viver no Brasil para sustentar a 

família no Senegal ou para buscar oportunidades depende muito do custo benefício do 

                                                           
37 O método de corte de carnes para consumo da população praticante da religião islâmica segue o modelo 

halal (que segue uma ordem permitida para abatimento e consumo de carnes por muçulmanos). O termo 

costuma ser utilizado em países não islâmicos para se referir aos alimentos que são autorizados pela lei 

islâmica. 



110 

 

emprego que encontram. Argumentam, também, que já encontraram muitos senegaleses 

vivendo no Brasil, assim como eles.  Mesmo que residam no Brasil para sustentar suas 

famílias, sentem muitas saudades do país (das pessoas que ficaram no Senegal e dos 

seus hábitos de lá). O principal problema que enfrentam é o preço da passagem de avião 

do Brasil para o Senegal (o que os impede de visitar com frequência suas famílias). 

Malick, assim como Mbaye, já tinha conseguido juntar dinheiro para visitar sua família 

no Senegal (onde ele deixou uma esposa e uma filha pequena). Semelhante à rede de 

contatos que eles estabeleceram antes da chegada ao Brasil, todos dão prosseguimento à 

rede, mantendo contato com amigos e familiares regularmente. Mbaye citou casos de 

amigos seus que decidiram vir para o Brasil após seus relatos pessoais. Especificamente 

sobre o Brasil, argumentam que Lula38 é uma figura política conhecida entre os 

senegaleses, também um incentivo para os mesmos virem ao Brasil. “Lula é diferente de 

outros que têm dinheiro e guardam. Lula compra coisas e gera empregos”, argumenta 

Mbaye. O migrante também lembrou do incêndio na Boate Kiss39, em janeiro de 2013, 

no momento em que mencionamos Santa Maria (RS) para todos eles. Ainda sobre o 

cotidiano no Brasil, os entrevistados argumentam que acham a comida brasileira muito 

diferente. Por conta disso, se comunicam frequentemente com suas mães e esposas para 

lembrar receitas senegalesas que possam repetir. “No Senegal já comíamos feijão, mas o 

daqui é diferente”, relata Mbaye. 

A entrevista descrita neste trabalho, com os senegaleses que residiam no 

município de Garibaldi (RS), embora tenha sido apenas aproximativa, permitiu indicar 

como seriam conduzidas as próximas entrevistas com os migrantes convidados a 

participar da pesquisa. A partir da mesma, pudemos compreender um pouco da 

dinâmica de rede presente entre esses migrantes, alguns hábitos partilhados e, 

principalmente, usos e apropriações da mídia dessa mesma rede. Assim, elaboramos, 

para o segundo momento, perguntas semi-abertas, que possibilitassem reflexões mais 

livres por parte dos entrevistados, que tocassem sobre os temas questionados na 

                                                           
38 Referência ao ex-presidente brasileiro Luís Inácio “Lula” da Silva (do Partido dos Trabalhadores – PT), 

com primeiro mandato iniciado em 2002 e com o segundo encerrado no ano de 2010. 
39 O incêndio na boate Kiss foi uma tragédia que vitimou mais de 200 pessoas, ferindo mais de 600, 

ocorrido na madrugada de 27 de janeiro de 2013, em Santa Maria, interior do Rio Grande do Sul. O 

incêndio foi causado por um sinalizador disparado no palco em direção ao teto por um integrante da 

banda que se apresentava no local.  



111 

 

primeira entrevista realizada em Garibaldi – e que, também, ampliassem o escopo de 

questionamentos, principalmente em referência aos usos dos entrevistados dos meios de 

comunicação brasileiros e as apropriações na internet. Assim, estabelecemos um diálogo 

e começamos a elaborar sobre quem seriam os sujeitos que convidaríamos para integrar 

a pesquisa. 

Os entrevistados foram selecionados a partir de uma observação inicial feita 

antes da pesquisa de campo, ainda através de nossas pesquisas exploratórias. Cher foi o 

primeiro entrevistado selecionado por conta de seu trabalho com a página Senegal, Ser 

Negão, Ser Legal. Ao pesquisarmos sobre senegaleses no Rio Grande do Sul, 

principalmente em municípios com forte presença dessa migração, encontramos as 

associações e os contatos dos senegaleses residentes em Caxias do Sul, o maior 

município localizado na serra gaúcha. Ao identificarmos a experiência de Cher, 

principalmente pelo tempo em que ele já residia no Brasil e o caráter de associativismo 

e ativismo desempenhado pelo mesmo, entramos em contato através do Messenger para 

explicar a intenção da pesquisa. Cher aceitou de primeira participar da pesquisa, 

mostrando-se bastante acostumado à experiência de conceder entrevistas e falar de sua 

própria experiência. Como o mesmo disse em tom de brincadeira, “se eu ganhasse um 

real por cada entrevista que já dei ou vou dar, estaria rico”. Cher faz brincadeiras com o 

fato de ser bastante requisitado pela mídia tradicional ou por pesquisadores da área das 

migrações, mas sempre demonstra compreender seu papel diante da comunidade 

senegalesa que se organiza em Caxias do Sul e região.  

No caso de Mame, o contato foi estabelecido primeiro por parte dele. Por ser 

uma pessoa bastante ligada aos meios de comunicação (por acompanhá-los com 

frequência, para se informar ou para auxiliar outros senegaleses, como o mesmo relatou 

em entrevista), Mame foi quem primeiro nos contatou. Através do aplicativo de 

mensagens ligado ao Facebook (o Messenger), Mame enviou uma mensagem 

perguntando sobre uma reportagem40 a respeito dos senegaleses que viviam em Santa 

Maria (RS). Ele queria saber se era nossa a autora da reportagem e, diante da resposta 

                                                           
40 Reportagem já mencionada no capítulo 3, durante explicação sobre a pesquisa exploratória. A 

reportagem foi realizada em janeiro de 2016 e disponibilizada online (“Pode levar maleta, só não pode 

agressão”, hospedada no site da Revista o Viés – www.revistaovies.com). 



112 

 

afirmativa, ele sugeriu que escrevêssemos sobre a mesma situação, só que desta vez em 

Porto Alegre. Trocamos contato e o convidamos para participar da pesquisa. A partir de 

então, ele começou a enviar por mensagens informações de atos, celebrações e 

atividades promovidas pela associação dos senegaleses em Porto Alegre. Mame é 

visivelmente o entrevistado que mais se utiliza do Facebook como ferramenta de 

propagação de ideias – compartilha muito conteúdo, posta com frequência, fala da 

condição migrante e auxilia (brasileiros e senegaleses) boa parte do seu tempo.  

A partir das primeiras entrevistas, pudemos estabelecer uma troca de mensagens 

com a maior parte dos entrevistados. Nos comunicamos através do Messenger ou pelo 

Whatsapp. Em todas as ocasiões, eles escreveram em português e se esforçaram para 

estabelecer uma comunicação no idioma. Pudemos retomar todas as entrevistas, e 

agendar as primeiras (nos casos de Mame e Cher), utilizando a troca de mensagens pela 

internet. Todos os com quem entramos em contato, desde o princípio da pesquisa 

exploratória, são bastante conectados e se utilizam de mais de um serviço de troca de 

mensagens, solicitando número de Whatsapp para posterior comunicação sempre que 

conversávamos a primeira vez.  

No caso dos entrevistados de Santa Maria, o contato foi primeiro estabelecido 

através da mediação de integrantes do grupo de Pesquisa, Ensino e Extensão 

Mobilidade Humana e Direitos Humanos da Universidade Federal de Santa Maria 

(Migraidh). Por fornecerem apoio e orientação aos migrantes que residem em Santa 

Maria, o grupo mantém um contrato de confiança com os senegaleses (e com outros 

migrantes que chegam à cidade). Assim, conversamos com os integrantes do grupo e 

eles nos auxiliaram na aproximação com os sujeitos. Dessa forma, marcamos uma 

entrevista para um dia em que os senegaleses teriam aulas de português (um horário 

possível a todos eles). Nesse dia, conversamos em grupo, estabelecemos os primeiros 

contatos e escrevemos para eles, em uma folha de papel, nomes e números para 

Whatsapp. Dos quatro, um entre eles se mostrou o mais falante e conduziu a maior parte 

da entrevista (era, também, o segundo mais velho e essa hierarquia se mostrou muito 

importante para todos eles desde a primeira entrevista). Foi, então, com ele que 

estabelecemos mais contato. Pudemos marcar a segunda entrevista, conversar sobre 

atividades e manter contato através do Whatsapp. Como esse mesmo entrevistado está 



113 

 

fazendo aulas de português, já se esforça para escrever e ler e, quando nos comunicamos 

por mensagens, é apenas no idioma que falamos. 

No próximo subcapítulo, trazemos os perfis de cada um dos entrevistados 

convidados a colaborar com a pesquisa, bem como seus perfis virtuais no Facebook, 

trechos de suas entrevistas e o relato da participação no Grand Magal realizado em 

Santa Maria.  

 

4.2 Quem são eles? 

 

Esta pesquisa procurou focar nos sujeitos, no que eles têm a dizer sobre suas 

vidas e sobre sua experiência migratória no Brasil. Essa busca não se ilude sobre 

representação, pois, falar sobre si por meio da mediação de um pesquisador é diferente 

de falar por si próprio, conforme o próprio interesse. Mas, ainda assim, buscamos tentar 

dialogar com migrantes residentes no Rio Grande do Sul sobre representações 

midiáticas de suas identidades. Para isso, focamos nas observações que os mesmos têm 

sobre a produção midiática tradicional, bem como os usos e apropriações que fazem do 

espaço midiático da internet. Isso foi possível por meio de entrevistas que realizamos 

com eles e da observação online que fizemos de suas publicações. As entrevistas 

ocorreram conforme o local de interesse dos convidados. Isso objetivou deixá-los mais 

confortáveis e à vontade para conversar conosco. Assim, pudemos estabelecer contato 

de forma mais tranquila e fluente. 

Mame (1), por exemplo, pediu para que a entrevista ocorresse no Centro Ítalo-

Brasileiro de Assistência e Instrução às Migrações (Cibai), na Igreja da Pompéia, no 

centro de Porto Alegre. Instituições e organizações como essa, ligadas à religião 

católica, costumam prestar assistência aos migrantes que chegam ao país e carecem de 

apoio imediato (moradia, instruções do idioma, questões legais de trabalho e 

permanência, por exemplo). No dia em que realizamos a entrevista, uma fila de 

migrantes haitianos se concentrava em frente à igreja à espera de atendimento. Mame 

desempenha, no local, trabalho voluntário de instruções aos falantes do francês (um dos 

idiomas que ele domina), ou do idioma wolof para os senegaleses que chegam à capital 



114 

 

gaúcha. Mame reside, atualmente, em Porto Alegre. A cidade, na região metropolitana, 

abriga mais de um milhão de habitantes e atrai migrantes de diferentes nacionalidades 

por conta de sua posição enquanto capital, com possibilidades de estudo e emprego para 

pessoas jovens, assim como Mame.  

Além do seu trabalho voluntário no Cibai, Mame também trabalhava em um 

posto de gasolina (emprego que, quando o entrevistamos, ele já estava deixando), 

estudava em um cursinho pré-vestibular para prestar vestibular para a Universidade 

Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) e, simultaneamente, mantinha uma série de 

grupos no aplicativo Whatsapp. Com esses grupos, Mame criou espaços para lecionar 

português, francês e wolof a brasileiros e senegaleses. Mostrando a tela do celular, ele 

percorre todos os grupos que possui e para os quais presta orientações: grupo de francês 

para senegaleses e brasileiros; grupo de português para senegaleses; grupo de wolof 

para brasileiros. Suas aulas de idioma pelo Whatsapp se resumem, basicamente, em: 

tirar uma fotografia de um objeto, cena, local etc, ou buscar uma fotografia em um 

banco de imagens; enviar a fotografia para o grupo e, abaixo, enviar a palavra 

correspondente à imagem nos dois idiomas, em português e em wolof, por exemplo; em 

seguida, enviar uma mensagem de voz ensinando, também, a pronúncia correta dessa 

palavra. Em sua demonstração, o vimos ensinando “cadeira”, “trabalho”, “cozinha”, 

“ônibus” em português para senegaleses que só sabem wolof, por enquanto (de acordo 

com ele, o francês é um idioma falado apenas por aqueles que estudaram por mais 

tempo no Senegal, com acesso à universidade e ao ensino formal).  

Além das questões imediatas com relação ao idioma (junto do francês, wolof e 

português, ele também sabe espanhol), Mame organiza grupos no Whatsapp para 

auxiliar migrantes também com questões legais e trabalhistas. Ele verifica 

continuamente o Diário Oficial da União, se atualiza sobre informações referentes à 

migração, passaportes, e costuma ajudar senegaleses a confeccionarem seus currículos 

de trabalho, bem como fornece instruções para lidar com questões como demissão, 

contratação, direitos trabalhistas, por exemplo. No Whatsapp, também integra o grupo 

da Associação dos Senegaleses de Porto Alegre, espaço no qual discute ações, 

atividades e demais questões de interesse do grupo. Nesse grupo, falam francês e wolof; 



115 

 

na versão “amigos dos senegaleses de porto alegre”, já conseguem se comunicar em 

português e espanhol e, aos poucos, todo mundo vai se compreendendo. 

Mame tem 24 anos, nasceu em Dakar (capital do Senegal) e por lá viveu até o 

primeiro ano de sua migração (em 2005). Tem uma família composta de pai e mãe, um 

irmão gêmeo seu (que estuda Medicina no Senegal), uma irmã (que permanece com os 

pais), dois irmãos morando na Espanha e um morando nos Estados Unidos. Primeiro, 

conheceu a Espanha, país onde residem hoje dois irmãos seus. Lá, ficou apenas três 

meses (os irmãos já residem no país há anos) e retornou ao Senegal antes de viajar para 

a Argentina, o primeiro país da América do Sul para onde migrou. Lá, permaneceu e 

chegou até mesmo a conseguir um visto. Um amigo que ele conhecia bem, no entanto, 

confessou que no Brasil as coisas estavam melhores, com mais oportunidades de 

emprego, “menos crise”.  

Assim, Mame decidiu vir para o país e, como só possuía o visto argentino, 

chegou ao Brasil pelo Acre (através da Bolívia), de onde, munido de um protocolo de 

solicitação de refúgio, chegou ao estado de São Paulo. Na capital paulista, em janeiro de 

2015, ficou apenas um dia. De lá veio direto a Porto Alegre, morar com o amigo que 

tinha o informado sobre a situação brasileira. Hoje, mora com outros seis senegaleses no 

bairro Glória, na capital gaúcha. No Senegal, cursava informática e tecnologias da 

informação, além de ser eletricista e trabalhar como assistente social em uma associação 

localizada no bairro onde morava. Decidiu sair da Argentina para vir ao Brasil quando 

percebeu que muitos senegaleses não conseguiam trabalho por lá, restando a opção de 

vender na rua, prática que ele não domina. “Eu tinha amigo senegalês aqui no Brasil ele 

me dizer que aqui tem serviço, pagar tudo os mês, falou e contou tudo as coisas que tem 

aqui. Ele mora comigo”, conta41. 

O nome que ele usa em seu perfil no Facebook - Mame Khadim - não é seu 

nome oficial registrado. Na verdade, ele se chama Serigne Bamba Toure. A maior parte 

de seus amigos brasileiros o chama assim, mas, é seu pai quem o chama por “Khadim”. 

Em wolof, khadim significa “trabalhador”, conforme ele nos explica. Já o primeiro 

                                                           
41 Optamos por, neste trabalho, manter a transcrição literal da entrevista com cada entrevistado, sem a 

correção ortográfica, para indicar exatamente o que foi dito e a forma como tentamos nos compreender, 

mutuamente, durante o processo de entrevista. 



116 

 

nome, Mame, significa “voo”, e foi ele quem escolheu registrar esse nome em seu perfil 

pessoal no Facebook.  Mame mantém um uso contínuo e bastante intenso de seu perfil 

pessoal no Facebook (simultaneamente aos grupos que ele administra e participa no 

Whatsapp). Junto ao seu perfil pessoal, ele também coordena as páginas da Associação 

dos Senegaleses de Porto Alegre e a Sene Brasil TV42 (criada por ele e alimentada com 

conteúdo que o mesmo organiza e produz para a página). No Facebook, costuma 

publicar em português, fazendo postagens gerais para amigos brasileiros (e senegaleses 

que compreendem o idioma e interagem nos comentários também em português). 

Mescla suas postagens em português com algumas em francês e outras em wolof (o 

wolof é mais utilizado por ele nos comentários, para responder aos amigos que 

publicam em seu perfil ou comentam suas publicações).  Na página Sene Brasil TV, o 

funcionamento segue o mesmo - grande parte das publicações são feitas em português, 

seguidas de publicações feitas em francês e de comentários e interações em wolof pelos 

senegaleses que acompanham a página. 

A preocupação de Mame em postar publicações nos três idiomas demonstra a 

sua orientação ao diálogo com brasileiros e senegaleses, evidenciando um estilo de vida 

mais ligado à interculturalidade. Da opção de “curtir” que o Facebook oferece (opção do 

usuário de seguir páginas com publicações de seu interesse), Mame expõe também a 

diversidade de seus interesses em termos culturais: segue páginas como “Só Samba 

Gaúcho”, com publicações destinadas ao estilo musical produzido no Rio Grande do 

Sul; “África Black”, com produções audiovisuais africanas. Simultaneamente às páginas 

de música brasileira, Mame também acompanha artistas senegaleses com destaque 

internacional (a exemplo dos músicos Canabasse e Youssou N’Dour); as páginas do 

Ministério do Trabalho (que ele mesmo já relatou acompanhar para saber informações 

referentes à migração), Repórter Brasil e a página Carioquice Negra, com destaque à 

publicações sobre elementos de valorização da cultura afro.   

Mame também integra grupos (opção do Facebook de dividir usuários em 

espaços de interesse comum para partilha de informações) entre senegaleses que 

                                                           
42 O canal SeneBrasil TV foi idealizado por Mame logo após o primeiro ano em que ele chegou ao Brasil. 

De acordo com as entrevistas que ele concedeu sobre o assunto, a criação do canal surgiu da necessidade 

de dar visibilidade à cultura, aos costumes e às questões identitárias de senegaleses para os próprios 

compatriotas e para brasileiros.  



117 

 

residem no Brasil e em Porto Alegre. Acompanha páginas que falam sobre a condição 

migrante, tais como a página oficial do Alto Comisionado de las Naciones Unidas para 

los Refugiados (ACNUR), do Fórum Social Mundial das Migrações, bem como de 

páginas sobre aulas de português para refugiados. Acompanha muitas páginas sobre 

esportes, cultura negra e afro, de elementos religiosos (mulçumanos) e de páginas de 

canais brasileiros de mídia (televisões, jornais e portais nacionais). Também segue 

páginas de notícias sobre o Senegal e sobre o continente africano. Por fim, conhece e 

acompanha a página de Cher, “Senegal, Ser Negão, Ser Legal”. 

 

 

Imagem 1.: Printscream do perfil pessoal de Mame (Serigne Toure)  na rede social online 

Facebook. 



118 

 

 

 

Ao descrever seu cotidiano no Brasil, Mame é pragmático (de maneira 

semelhante aos demais entrevistados) em suas colocações: “Quando eu acorda, fazer 

oração, agradecer Deus, depois ligar minha mãe e meu pai e foi trabalhar; quando eu 

cheguei casa, olhar livros português, depois olhar informação, jornal, novidades, 

depois cadastrar documento senegalês, porque cada dia tem senegalês que vem pra cá. 

Depois, dormir. Às vezes eu correr, pegar meu tênis e fazer esporte, mas depende da 

hora do trabalho, trabalho oito horas”.  

Sua rotina é bastante dedicada à sua fé, bem como ao apoio e suporte a outros 

senegaleses migrantes (além dos grupos de ensino de idiomas, Mame organiza um 

dicionário wolof - português, para facilitar a compreensão por parte dos senegaleses que 

não dominam o idioma francês e que encontram mais dificuldades para traduzir e 

compreender palavras em português). Ao ser questionado sobre ficar no Brasil ou 

retornar ao Senegal, Mame responde com a palavra que aprendeu com o novo idioma: 

“Saudade. Muita”. Para ele, o salário que hoje possui no Brasil não difere tanto daquele 

recebido no Senegal: “Eu vou voltar logo porque recebia mesmo salário que eu 

ganhava lá. Então, fica lá sem pagar aluguel, sem saudade, sem caminhar em lugar 

perigoso, lá é melhor para mim. Logo vou voltar, se Deus quiser”.  



119 

 

O segundo entrevistado, Cher (2), não tem a mesma certeza sobre seu destino 

após a migração para o Brasil. “[Ficar no Brasil] É isso, mas não sabemos o nosso 

futuro. Pode ser que hoje mesmo eu fico com vontade de voltar para lá [Senegal], ou de 

ir para qualquer outro lugar”, responde. De todos com quem conversamos, ele é o que 

está há mais tempo no Brasil: chegou em 2010, em São Paulo (SP), passando por Minas 

Gerais, Paraná e Distrito Federal antes de vir para o Rio Grande do Sul, morar em 

Caxias do Sul. A cidade é a maior entre as localizadas na serra gaúcha, abrigando mais 

de 400 mil habitantes e sendo reconhecido como um pólo industrial e comercial na 

região.  

O seu primeiro emprego foi em um frigorífico, pois o trabalho não exigia 

fluência em português. Cher só retornou ao seu ramo principal - gráfica e produção 

visual - no ano de 2012, quando abriu sua empresa. No Senegal, ele também trabalhava 

com o mesmo ramo, estando habituado ao negócio. A primeira entrevista que ele 

concedeu transcorreu em sua loja. Ao chegar no local, o visitante se depara com um 

quadro grande, fixado em uma parede central, com a imagem de uma mesquita rodeada 

por palmeiras. Ao ser questionado sobre a imagem, Cher comenta que é uma fotografia 

de Touba43, sua cidade natal. Lá ele nasceu e viveu até morar em Dakar e, 

posteriormente, migrar para o Brasil. 

Em Caxias do Sul, morou sozinho, passando por um apartamento, 

posteriormente, que dividiu com outros amigos senegaleses. Hoje, possui um visto 

permanente e é casado com uma brasileira (que conheceu em 2013). Ambos moram 

juntos em Caxias do Sul e têm uma filha nascida em 2016. Seu cotidiano se divide entre 

muitas funções:  cuidar da filha, trabalhar em sua loja, participar da Associação dos 

Senegaleses de Caxias do Sul, praticar sua religião (islâmica, assim como os outros 

entrevistados) e desenvolver seus projetos. Criou uma página no Facebook (em 2014) 

chamada “Senegal, Ser Negão, Ser Legal”. O nome da página é o mesmo de um trecho 

bastante conhecido da música do artista brasileiro Chico Cesar, “Mama África”, que diz 

“Deve ser legal/ ser negão no Senegal”. Após dois anos, a página virou uma campanha 

e hoje é um coletivo que conta com o apoio de senegaleses e brasileiros. O coletivo 

                                                           
43 Cidade sagrada para os senegaleses muçulmanos, ligados à confraria mouride. 



120 

 

possui diversos apoiadores - senegaleses e brasileiros - e, atualmente, conta com uma 

estrutura que fornece palestras em instituições de ensino, cursos de português para 

migrantes, wolof e francês para brasileiros, bem como apoio para migrantes no mercado 

de trabalho. Cher organiza e comanda o coletivo, além de confeccionar e comercializar 

(por meio de sua gráfica) diversas peças com o slogan do coletivo: vende camisetas, nas 

cores nacionais do Senegal (vermelha, amarela e verde ou em preto e branco), copos, 

canecas, adesivos e outras peças. Durante a realização da entrevista, conta que já enviou 

camisetas do coletivo para quase todos os estados brasileiros, além de algumas que já 

foram para os Estados Unidos. A ideia é que o coletivo tenha, futuramente, um site e um 

canal no Youtube, abrindo outros espaços de comunicação além do já estabelecido 

através do Facebook.  

Seu interesse pela criação do coletivo provém da necessidade percebida por ele 

de apoio por parte de migrantes senegaleses que vinham para o Brasil. Quando chegou 

em São Paulo, antes mesmo de vir para Caxias do Sul, Cher percebeu a carência do 

idioma entre os compatriotas. Logo que aprendeu o português, começou a fornecer aulas 

do mesmo em seu perfil pessoal no Facebook. Através desse uso, ele explica palavras 

principais, verbos, ensina senegaleses a responderem questões em uma entrevista de 

emprego e a conseguirem se comunicar através de informações básicas. Em Caxias do 

Sul, a irmã Maria do Carmo, uma das responsáveis pelo Centro de Atendimento ao 

Migrante (CAM), passou a procurá-lo para fazer traduções de wolof para português 

durante o auxílio prestado pelo centro aos migrantes senegaleses. Com esse incentivo e 

diante dessa necessidade, Cher fundou o coletivo e, atualmente, o mesmo fornece aulas 

de português de graça aos migrantes da região. Já as suas aulas no Facebook, por sua 

vez, são assistidas e comentadas por migrantes em todo o Brasil. Assim, ele conta que já 

recebeu propostas de expandir o coletivo, criando “filiais” (como o mesmo denomina 

durante a entrevista). 

Seu associativismo vai além do coletivo. Ele também participa da Associação 

dos Senegaleses de Caxias do Sul, integrando reuniões mensais e organizando 

conjuntamente atividades culturais e religiosas. Nosso segundo encontro com ele 

ocorreu na sede da associação, onde os senegaleses de Caxias do Sul organizam rezas, 

celebrações e reuniões. Na ocasião, ele nos atendeu com pressa, mas, ao mesmo tempo 



121 

 

bastante solícito. A razão de sua pressa era a atividade organizada entre os senegaleses 

da região, uma festividade que eles preparavam para perto do ano novo ocidental. Cher 

vestia, inclusive, roupas típicas para a celebração religiosa e cultural, assim como boa 

parte de seus companheiros de associação. Durante a entrevista, ele nos serviu um prato 

de comida senegalesa bastante apimentada, reforçando a importância de provarmos um 

alimento típico de seu país. 

Cher sempre divulga em seu perfil pessoal no Facebook as atividades 

organizadas pela associação, tais como a “Marcha do Imigrante”, ocorrida em dezembro 

de 2016, a festa Teranga (com a divulgação de músicas, danças e comidas senegalesas), 

a realização do Grand Magal44, entre outras atividades. No caso do Magal, Cher filmou 

e publicou diversos vídeos em seu perfil, os mesmos que foram acompanhados por 

muitos senegaleses (residentes ou não no Brasil). Seu alcance através da internet, bem 

como sua “fama” renderam algumas entrevistas a muitos veículos de mídia.  

Hoje, ele está completamente acostumado a dar entrevistas sobre seu trabalho, 

seu cotidiano e sua experiência no Brasil. Já participou de comerciais de televisão e 

revistas, já foi entrevistado por quase todos os jornais de Caxias do Sul, assim como 

pelas rádios locais, já integrou vídeo-reportagens e documentários e, em 2017, pensa em 

começar um filme sobre a sua vida. Dessa vez, ele decide contar por si próprio a sua 

história, sem a mediação de entrevistadores (como foi o caso das reportagens 

jornalísticas e desta pesquisa, inclusive). A sua foto de perfil, por enquanto, mostra-o m 

uma palestra, segurando um microfone ao falar para uma plateia de migrantes e 

brasileiros em Caxias do Sul. 

 

                                                           
44 Celebração religiosa senegaleses muçulmanos ligados à confraria mouride. Ainda neste capítulo, 

explicaremos o contexto da celebração mais importante para os senegaleses muçulmanos (4.2.1 Um olhar 

brasileiro sobre o Grand Magal senegalês). 



122 

 

 

Imagem 2.: Printscream do perfil pessoal de Cher (Cheic)  

na rede social online Facebook. 

 

 

 



123 

 

O perfil pessoal de Cher no Facebook possui um elemento intercultural bastante 

interessante. Seu nome oficial é Cheick Mbacke Gueye, mas, no Facebook, ele registrou 

Cher Cheick. Na entrevista, quando questionado sobre isso, Cher contou que optou por 

esse registro para facilitar a pronúncia de seu nome pelos brasileiros (Cheick pronuncia-

se “Cher”, assim como ele registrou no Facebook). Assim ele é conhecido pelos 

brasileiros e atende por Cher sempre que requisitado. Por esse motivo, optamos por 

utilizar o nome Cher para nos referenciarmos a ele nesta pesquisa. 

A imagem de capa do perfil pessoal de Cher é uma ilustração de seu coletivo, 

Senegal, Ser Negão, Ser Legal, nas cores nacionais do Senegal (vermelho, amarelo e 

verde). Nas opções de curtidas de seu perfil, muitos empreendimentos locais de Caxias 

do Sul, artistas brasileiros e páginas de jornais e portais midiáticos. Assim como Mame, 

Cher curte páginas com elementos da condição migrante, com acompanhamento para 

migrantes e refugiados residentes no Brasil. Nos eventos em que ele marca presença e 

compartilha, muitos referentes à questão negra: “Consciência preta”, “População negra 

no Brasil”, assim como atividades referentes ao coletivo (“1º Almoço Ser Legal”) e a 

exposição “Todos somos um”, projeto etnográfico de culturas diversas em Caxias do 

Sul. A página do coletivo de Cher, Senegal, Ser Negão, Ser Legal, possui quase sete mil 

curtidas. Existe desde 2014, e possibilita que Cher, atualmente, divulgue as atividades 

do coletivo, como celebrações, festividades, atos e marchas (como a primeira Marcha 

do Imigrante ocorrida em outubro de 2016). Na página, Cher fornece informações sobre 

seu trabalho, com muitos vídeos produzidos por ele mesmo das ações realizadas pelo 

coletivo. Recentemente, postou um vídeo com explicações sobre a festa do Grand 

Magal, além de informar sobre vagas de trabalho e cursos para imigrantes. As suas 

publicações na página são majoritariamente em português e os comentários (de 

brasileiros e senegaleses) também costumam ser em português e, em alguns casos, 

também em wolof.  

Diferentemente dos outros dois exemplos anteriores, o caso dos entrevistados 

que convidamos a integrar essa pesquisa em Santa Maria não consiste em entrevistas 

individuais, mas em espaços de conversa coletiva e em grupo. Os migrantes que 

convidamos para esta pesquisa em Santa Maria partilham de uma vida bastante 

coletivizada, e a confiança que depositam uns nos outros, principalmente em um 



124 

 

integrante mais velho do grupo, priorizou que os momentos de encontro e interação 

fossem feitos também de forma coletivizada. Para deixá-los mais confortáveis, e para 

facilitar a comunicação (por diferentes graus de apropriação do português, por exemplo, 

assim como questões mais subjetivas, a exemplo de desenvoltura ou envolvimento para 

a conversa), é que seguimos com a metodologia de conversas em grupo.  

O grupo de senegaleses que reside em Santa Maria, cidade localizada na região 

central do Rio Grande do Sul, difere um pouco no cotidiano dos demais entrevistados 

citados anteriormente. Ao contrário das outras duas cidades gaúchas (Caxias do Sul e 

Porto Alegre) nas quais residiam os entrevistados anteriores, Santa Maria não se encaixa 

no perfil de centro industrial com considerável oferta de empregos. A cidade localizada 

bem ao centro do estado é, na verdade, um município de porte médio, com 

aproximadamente 300 mil habitantes (de acordo com o censo 2010 do IBGE), 

possuindo um papel importante em termos de fluxos internos de mobilidade. A cidade 

abriga a Universidade Federal de Santa Maria (UFSM) e concentra uma série de 

atividades econômicas ligadas ao comércio ou à prestação de serviços relacionadas ao 

estudo e ao trabalho (MOCELLIN, 2015). Por possuir esse intenso fluxo de pessoas, a 

cidade acaba sendo um ponto de passagem e de encontro, porém, com um mercado mais 

enxuto para trabalhadores fixos.  

 Mesmo tendo um porte diferenciado dos outros municípios que abrigam 

migrantes, Santa Maria possui um grupo pequeno de senegaleses que trabalham e vivem 

na região. Neste trabalho, optamos por não utilizar seus verdadeiros nomes e, neste 

texto, os chamaremos de Diop1, Diop2, Diop3 e Diop4. Neste texto, optamos por não 

colocar informações sobre seus nomes verdadeiros em decorrência de suas situações 

regulares no Brasil, pois, em alguns casos, há complicações legais para permanência no 

país. Todos eles aceitaram participar da pesquisa e conceder entrevistas através da 

mediação de integrantes do grupo de Pesquisa, Ensino e Extensão Direitos Humanos e 

Mobilidade Humana Internacional (Migraidh), ligado à UFSM. O grupo oferece aulas 

de português, além de apoio em questões legais, referentes à documentação dos 

migrantes e confecção de currículos e carteiras de trabalho no Brasil. Por conta dessa 

confiança por parte dos senegaleses nos integrantes do grupo, pedimos auxílio para a 



125 

 

aproximação e contato iniciais. Assim, na sala sede do grupo, realizamos o primeiro 

contato com quatro senegaleses que aceitaram participar da pesquisa após o convite. 

 Diop1 tem 27 anos de idade. Diop2 tem 21, Diop3, 33 e Diop4, 23. Diop3 

chegou a Santa Maria antes dos demais, por intermédio de amigos seus que moravam 

em Caxias do Sul e apresentaram a possibilidade de vir para Santa Maria a ele. Por ser o 

mais velho, é respeitado pelos demais e, em termos de hierarquia, decide a maior parte 

das atividades do grupo. A mediação de convites para entrevistas também precisa passar 

por ele. Durante a entrevista que realizamos com eles, inclusive, é mencionado, em mais 

de uma oportunidade, o respeito a sua posição diante do grupo. A vida que todos levam 

é bastante comunitária - eles dividem a rotina de trabalho (mesmo que em postos mais 

espalhados pela cidade), as orações (são todos muçulmanos), a casa (os quatro residem 

no mesmo apartamento, na companhia de mais três senegaleses) e boa parte da rotina.

 Durante a entrevista, eles conversam muito em wolof entre si. No começo, se 

sentem bem desconfortáveis em estabelecer contato e abaixam a visão em muitos casos. 

Mas, aos poucos, vão se sentindo mais confortáveis para interagir. Quem mais responde 

por todos é Diop1, que já possui um domínio do português em relação aos seus 

companheiros mais jovens, que ainda estão aprendendo. Ele acaba sendo o “porta-voz” 

do grupo, respondendo questões que se apliquem a todos, como os locais de trabalho, o 

cotidiano e a rotina. Todos eles trabalham, atualmente, no comércio local, com base nas 

vendas informais de rua. Já ocuparam postos de trabalho formais, com carteira assinada, 

em ramos como o da construção civil e restaurantes. Mas, as vendas de rua são o que 

possibilita a melhor arrecadação de dinheiro, com a possibilidade, também, de envio de 

remessas aos familiares que permaneceram no Senegal em quaisquer dias do mês em 

que as vendas tenham sido boas. Os produtos que eles comercializam costumam vir de 

São Paulo, para onde eles viajam regularmente para buscar mais mercadorias.  

 Todos os quatro vieram de Dakar (capital senegalesa) e, quando questionados, 

acenam positivamente sobre voltar a morar no Senegal, retornando para suas famílias e 

amigos. Quando questionados sobre os motivos da migração, ponderam o 

conhecimento, mas, a questão econômica é preponderante e todos demonstram muita 

preocupação em conseguir dinheiro para enviar à família ou ascender socialmente. 

Diop1 e Diop3 são casados com senegalesas e têm filhos que ficaram com as esposas no 



126 

 

Senegal, por isso, demonstram mais enfaticamente a necessidade de reagrupamento 

familiar. Diop2, por sua vez, estudava e trabalhava com agricultura no Senegal. Estudou 

francês na universidade e, enquanto conversamos informalmente, relata que a maior 

parte dos senegaleses têm dificuldade de seguir no ensino superior por questões de 

trabalho e oportunidade, sendo “muito difícil”. Ele, além de estudar francês, também 

estudava inglês e, com sua experiência migratória recente, decidiu primeiro acumular 

alguma quantia de dinheiro antes de concluir os estudos. 

 Todos estão há mais de um ano no país, e, desde então, procuram objetivamente 

por empregos e oportunidades de juntar o dinheiro que intencionam. Diop1 afirma que 

todos eles trabalham das 7h às 19h, além de fazerem suas orações (cinco por dia) e 

conversarem diariamente com a família. Por conta dessa rotina bastante regrada, eles 

afirmam não existir muito tempo para lazer e tempos de ócio. O associativismo deles 

está mais ligado ao próprio grupo, à rede de contatos de trabalho e moradia conjunta 

(todos moram no mesmo apartamento, como já dissemos). Também possuem a rede de 

associativismo relacionada ao Migraidh, espaço no qual entram em contato com 

brasileiros, aprendem português e descobrem os direitos trabalhistas e legais que 

precisam ter para trabalharem no Brasil. Diop3 conhece a Associação dos Senegaleses 

de Porto Alegre e todos os demais reconhecem a importância das associações em outros 

municípios que abrigam a migração senegalesa no Brasil. Ao serem questionados sobre 

a relação com os brasileiros, falam que existe um bom acolhimento e que, no Brasil, há 

pouco racismo, mas o mesmo existe, pois, “tem em todos os lugares do mundo”. 

 Costumam estar conectados diariamente, utilizando as redes sociais para 

entrarem em contato com os amigos e, principalmente, com os familiares. Quando 

questiono sobre a vinda deles para o Brasil, a maneira como conheceram o país e se 

interessaram por migrar, Diop1 responde: “O mundo é muito pequeno. Tem internet”. 

No apartamento que dividem, possuem conexão à internet e a utilizam prioritariamente 

para se informar e trocar informações, bem como para ligar para familiares (o que 

fazem através do Skype). Diop1, no Facebook, assim como Cher, não utiliza seu nome 

oficial, mas um registro onde ele mesclou seu nome ao nome da esposa. O grupo relata 

que, para se informar, utiliza o canal de vídeos Youtube, no qual buscam por vídeos 

sobre o Senegal e também sobre o Brasil. Além do Youtube, utilizam as redes sociais 



127 

 

Facebook e Whatsapp, principalmente. Alegam não assistir muito à televisão ou escutar 

rádio por falta de tempo. Abrem exceção para a televisão quando assistem “futebol 

brasileiro”, que demonstram gostar e acompanhar com afinco. 

 Em suas redes sociais45, também evidenciam o gosto pelo futebol, com curtidas 

e engajamentos em páginas de times, agremiações e esportistas de renome internacional. 

Também é bastante evidente a diferença geracional entre os entrevistados e os seus usos 

principais do Facebook: os mais jovens (Diop2 e Diop4) publicam mais fotos suas, 

selfies, curtem opções de páginas de artistas internacionais da cultura pop, divulgam 

fotos de amigos. O mais velho, Diop3, não tem muitas opções de curtida em 

comparação aos demais (apenas oito páginas), além de não fornecer muitas fotos e nem 

opções de seu perfil (local no qual trabalha, relacionamento afetivo, cidade em que 

mora etc). Também fica menos tempo online nesta rede social em comparação aos mais 

jovens. Entre as restritas opções de páginas que Diop3 acompanha, estão a página do 

“Diário de Santa Maria”46 e a página “Senegalais du Bresil”47, que traz, em sua foto 

principal, a imagem do presidente do Senegal, Macky Sall, apertando a mão da ex-

presidenta brasileira, Dilma Roussef. A página também traz informações de viagens 

(entre Porto Alegre e São Paulo, principalmente), curiosidades de artistas e sua relação 

com o continente africano, além de informações sobre artistas brasileiros que adotaram 

crianças africanas.  

 Diop1 curte as páginas da Associação dos Senegaleses de Porto Alegre e o 

coletivo de Cher, Senegal, Ser Negão, Ser Legal. Também possui muito envolvimento 

com páginas religiosas (islâmicas, majoritariamente), com páginas de canais de notícias 

africanos e brasileiros, além da página “Tous les sénégalais du Monde48”, com 

informações de artistas senegaleses, de ações em cidades senegalesas, além de 

informações da religião predominante no país. Os mais jovens possuem muito 

envolvimento com artistas internacionais e com o futebol (brasileiro e europeu). Curtem 

páginas de jogadores e de times. Diop4, por exemplo, curte páginas apenas de artistas 

                                                           
45 Como não estamos identificando os entrevistados, não vamos disponibilizar imagens das publicações, 

apenas uma descrição das opções mais recorrentes de interações fornecidas pelos entrevistados. 
46 Jornal local (Santa Maria e região) que integra o Grupo RBS de comunicações.  
47 Senegaleses do Brasil, tradução. 
48 Todos os senegaleses do mundo, tradução. 



128 

 

negros internacionais (prioritariamente os relacionados aos estilos hip hop e black 

music). Todos eles possuem um forte envolvimento com a questão religiosa também em 

seus perfis na rede social: curtem páginas que debatem, informam e divulgam elementos 

da cultura islâmica e da confraria mouride, integram eventos religiosos, publicam fotos 

de Cheick Amadou Bamba49 ou de celebrações religiosas, como o Grand Magal de 

Touba. No subcapítulo seguinte, trazemos a observação participante da celebração do 

Grand Magal realizada em Santa Maria, organizada pelos senegaleses que moram na 

cidade (nossos entrevistados e outros companheiros, além de brasileiros solidários ao 

fomento da cultura senegalesa na região). 

 

 

4.2.1 Um olhar brasileiro sobre o Grand Magal senegalês 

 

O Grande Magal de Touba é uma celebração religiosa com forte presença entre 

os senegaleses adeptos da religião islâmica no país. Essa celebração, apesar de ter na 

cidade de Touba (segunda maior cidade do Senegal depois de Dakar, localizada na 

região central do país, cidade sagrada para os senegaleses muçulmanos) o seu ponto 

central, acontece entre as comunidades senegalesas dispersas pelo mundo. Esse dia é de 

faz referência ao exílio de Cheick Ahmadou Bamba no Gabão, em luta contra o 

imperialismo e colonialismo francês na região. Magal, no idioma wolof (o segundo 

idioma oficial do Senegal), significa “honrar”, “comemorar”, e o Grande Magal é, 

basicamente, um dia de agradecimentos. Por isso, todos os adeptos à religião islâmica 

são recebidos na cidade sagrada de Touba com festa e celebração. As casas abrem suas 

portas para descanso, as famílias oferecem comida de graça pelas ruas, se encontram as 

diferentes formas e maneiras de celebrar a religião no país.   

Há registros da celebração em muitos países com forte presença da migração 

senegalesa. É um evento que ocorre nos mais diversos locais, unindo senegaleses em 

um dia de orações e celebração. No Brasil, as cidades onde essa migração é mais 

concentrada, a realização da festa ocorre e, em alguns casos, com cobertura midiática da 

                                                           
49 Líder religioso, fundador da confraria mouride (e do mouridismo).  



129 

 

celebração. São Paulo (na capital), a festa acontece com destaque. No Rio Grande do 

Sul, a celebração ocorreu em diversos municípios, com destaque para a festa em Porto 

Alegre, Caxias do Sul e Passo Fundo, municípios que concentram maior presença da 

migração senegalesa. Na ocasião, foram realizadas reportagens da mídia tradicional 

gaúcha sobre a festa em Porto Alegre e em Caxias do Sul. Os relatos de nossos 

entrevistados confirmam que, há alguns anos, a mídia tem realizado a cobertura desse 

evento nos munícipios de forte presença senegalesa. Porém, em Santa Maria, o mesmo 

não aconteceu. Não foram divulgadas, pela mídia tradicional, informações ou 

reportagens sobre a celebração. 

No caso de Santa Maria, a realização do Grand Magal diferiu um pouco da 

mesma festa realizada em outras cidades por conta da presença senegalesa no 

município. Hoje, são poucos senegaleses residindo e vivendo em Santa Maria. Todos 

eles se conhecem e partilham de experiências semelhantes de trabalho, rotina e práticas 

religiosas. Por ser um grupo restrito, a festa contou com a presença de todos eles, 

somada à presença de brasileiros que intencionaram acompanhar a celebração, por 

alguma proximidade com a cultura senegalesa. A celebração à cultura senegalesa, aliás, 

durante o Magal, foi bastante forte: todos trajavam vestes festivas típicas e aparentavam 

forte emoção diante da realização de orações e entoação de cânticos. 

A festa ocorreu no Centro de Economia Solidária (localizado no Bairro 

Medianeira) e contou com a presença de um grupo mais restrito de pessoas (em 

comparação ao mesmo evento realizado em Porto Alegre ou Caxias do Sul, por 

exemplo). A organização da festa foi feita pelos senegaleses, mas eles contaram com o 

apoio do Grupo de Pesquisa, Ensino e Extensão Mobilidade Humana e Direitos 

Humanos da Universidade Federal de Santa Maria (Migraidh). Ao final da festa, foram 

distribuídos alimentos a todos que compareceram, prática comum também à festa 

realizada em Touba e por todo o mundo onde a irmandade se faz presente. 

Logo no começo, ao chegar à festa, o visitante brasileiro recebia um caderno 

confeccionado de forma simples pelos organizadores com as explicações principais 

sobre a festa religiosa que transcorria no dia 19 de novembro. No caderno, explicações 

do surgimento da data festiva, do surgimento da confraria mouride, da orientação Baye 

Fall, dos ensinamentos e das histórias de e sobre Cheick Amadou Bamba, o líder 



130 

 

religioso senegalês fundador da confraria mouride. Todos podiam sentar-se e ler o 

material, conversar entre si, até o momento em que as orações começaram a ser 

entoadas. Neste momento, um silêncio de respeito por parte dos não praticantes da 

religião acompanhou as manifestações. As orações eram realizadas pelos senegaleses 

que se sentiam à vontade para a ocasião, mas todos acompanhavam atentos. Muitos 

gravavam vídeos do momento das orações, e muitas fotos foram feitas através dos 

celulares. As fotos eram partilhadas no exato momento em que eram registradas. A 

maior parte dos senegaleses conversava também com outros adeptos da religião 

islâmica (no próprio Senegal ou em outros países) através do uso dos celulares.  

O Magal aparenta mesmo ser um evento transnacional pela partilha. As mesmas 

práticas, orações, costumes são aplicados em diferentes cidades do mundo, ao mesmo 

dia, com o compartilhamento de informações e de fotografias em tempo real, pelo uso 

da internet pelos adeptos à religião. Os cânticos entoados em Santa Maria não vieram 

apenas daqueles que estavam fisicamente presentes, mas também dos que enviaram (em 

muitos casos, através do Whatsapp) áudios com as gravações das orações para os 

senegaleses que realizavam o Magal em Santa Maria. Em muitos momentos da festa, os 

senegaleses colocavam o celular em contato com o microfone ligado à caixa de som. 

Assim, era possível a todos os presentes escutarem os cânticos recebidos por eles 

através do Whatsapp de outros senegaleses (presentes no Senegal ou em outros países, 

celebrando o Magal conjuntamente). 

Após as orações, os organizadores apresentaram um vídeo com relatos sobre as 

“sete dimensões” do Magal, passando da cultura à religião, do trabalho à economia. As 

sete dimensões que foram explicadas no vídeo são: a dimensão espiritual; a dimensão 

festiva; a dimensão social; dimensão cultural; dimensão econômica e internacional, por 

fim. Um representante entre os senegaleses explicava passo a passo do vídeo, fazendo 

não apenas uma tradução (o vídeo estava em francês), mas uma explicação sobre as 

questões que perpassam o Magal. Após o vídeo, com imagens da celebração no Senegal 

(na cidade de Touba), os organizadores abriram para perguntas de brasileiros sobre a 

celebração. Assim, as dúvidas eram respondidas por Diop1 (por ter ele o maior domínio 

do português). Diop1 foi também quem agradeceu à presença dos convidados, 

explicando a importância da celebração para a sua religião e cultura. 



131 

 

Simultaneamente à celebração em Santa Maria, os celulares dos senegaleses 

recebiam mensagens provenientes de diversos outros locais do planeta (não apenas do 

Senegal), onde outros senegaleses realizavam a mesma celebração, ainda que em 

diferentes territórios, ainda que não todos na mesma cidade sagrada de Touba. O caráter 

transacional desse evento é visível pela partilha feita entre os senegaleses da mesma 

celebração, ainda que transcorrida em territórios diferentes. As orações, os costumes, as 

orientações de partilha e solidariedade são as mesmas – o que muda são os idiomas 

falados aos visitantes da celebração (aqueles que não partilham da mesma religião, mas 

que buscam conhecê-la através das práticas dos senegaleses que conhecem), as cidades 

nas quais ocorrem as celebrações, as distâncias físicas.  

Em Porto Alegre, por sua vez, Mame relatou que, ao fazer sua transmissão ao 

vivo pelo Facebook, da realização do Grand Magal na capital gaúcha, percebeu acessos 

de vários locais do mundo, não apenas do Senegal. Os seus irmãos que vivem na Itália e 

nos Estados Unidos, por exemplo, o enviaram vídeos das celebrações nesses países, que 

eles acompanharam ao mesmo tempo que os amigos e familiares que permaneceram no 

Senegal. Em Santa Maria, a cobertura midiática do evento ficou por conta, também, dos 

próprios organizadores, que fizeram vídeos e fotos, partilhando em suas redes, através 

das trocas de mensagens, as informações do Grand Magal que acompanhavam 

presencialmente. Dessa vez, a dimensão comunicacional do Grand Magal também ficou 

evidente e visível por conta desse trabalho midiático realizado pelos próprios sujeitos 

durante a realização de sua celebração religiosa.  

 

 

4.2.2 O que eles dizem? 

 

A partir dos contatos e conjuntamente às observações (presenciais e online) com 

os entrevistados, elencamos alguns elementos que destacamos agora neste subcapítulo. 

Durante a realização das entrevistas, notamos que um assunto interessava mais aos 

nossos entrevistados que os demais tópicos surgidos nas conversas: o assunto referente 

à religião. Todos demonstraram interesse em responder questões sobre suas práticas 

religiosas, seus costumes, crenças e orientações, explicar a questão islâmica e 



132 

 

aprofundar sobre a especificidade da confraria mouride (seguida por todos os 

entrevistados). Todos comentam sobre a rotina que envolve a religião: as cinco orações 

diárias, distribuídas pelos períodos do dia, podendo ser realizadas em solidão ou na 

companhia de um grupo. Cher argumenta que “Al Corão é um só, mas as pessoas 

praticam do jeito que querem, como em qualquer religião”, reforçando que, mesmo que 

a religião seja a mesma, há diferenças entre os seguidores, por questões de 

nacionalidade (“muçulmano é diferente na Síria e no Senegal”, ele diz) ou por questões 

pessoais, da individualidade dos sujeitos (como é o exemplo que Cher usa comparando 

a religião muçulmana com evangélicos e católicos – “A religião católica ou evangélica, 

também tem pessoas boas e ruins, pessoas que praticam e que não praticam”). 

Um elemento que eles envolvem fortemente em relação à religião, também, é o 

da solidariedade. Mame e Cher reforçam a importância de praticar a caridade e a 

solidariedade enquanto valores da própria religião, para além das orações diárias e de 

outros ensinamentos passados a eles pelo profeta Maomé e pelos líderes que os 

orientam (a exemplo de Bamba). Mame explica que esses fatores fazem parte da rotina 

de “ser muçulmano”: “Eu faço oração cinco vezes por dia e faço solidariedade, 

preocupado pessoa que não tem condição para viver e morar também, eu ajudar 

também pessoa que precisa ajuda. Mas tem muita pessoa que não praticar isso, mas eu 

tô tentando fazer isso”. Assim, Cher também reforça o caráter da solidariedade, mas, 

principalmente o do respeito às religiões diferentes da sua: “Muçulmana é uma religião 

de paz, que faz muitas orações por dia, a gente pratica respeitando os outros que não 

são da mesma religião”, diz. 

Todos se afirmam muçulmanos. O Islã foi desenvolvido no centro da cultura 

árabe, na Península Arábica (que hoje abriga a Arábia Saudita) e o próprio termo islã 

(do verbo aslama = submeter-se) significa “submissão”, enquanto a palavra muslim 

quer dizer “submisso”, originando o termo “muçulmano”. É, portanto, muçulmano 

aquele que é submisso a Deus (GONÇALVES; KOAKOSKI, 2015). Tendo como 

profeta principal Mohamaad (traduzido para a cultura ocidental como Maomé), a 

religião islâmica propaga-se a partir do Al Corão, revelado e ditado por Maomé por 

volta dos anos 600 d.C (de acordo com o calendário cristão). A jihad (traduzida como 

“guerra santa”) é um dos fundamentos da religião, no trabalho de convencimento de 



133 

 

adeptos. É, junto ao judaísmo e cristianismo, uma das maiores religiões monoteístas do 

mundo (tendo Allah como seu único Deus e Maomé como principal profeta). Para o 

continente africano, a religião difundiu-se, até o século XVIII, através do comércio e da 

imigração, principalmente (DEMANT, 2014). Mesmo com a influência do comércio na 

África ocidental, o que ocasionou o processo de “islamização” em muitos dos países da 

região, a questão do Senegal enquanto um país de religião islâmica possui uma 

característica mais específica: a das confrarias muçulmanas, como nos explica Sambe 

(2015). As confrarias carregavam consigo um tom mais pacífico e sincrético, o que se 

adaptou a algumas características de sociedades africanas, a exemplo do que ocorreu no 

Senegal (SAMBE, 2015). É neste contexto que surge a Confraria dos Mourides50, uma 

das mais populares no país, fundada ao final do século XIX por Cheick Amadou 

Bamba, como já explicamos anteriormente durante a observação participante do Grand 

Magal realizado em Santa Maria.  Entre os ensinamentos fundamentais do islamismo, 

está a “esmola”, uma forma de sustentar e auxiliar os mais pobres e necessitados em 

uma sociedade desigual (GONÇALVES; KOAKOSKI, 2015). Com nossos 

entrevistados de Santa Maria, conversamos sobre a orientação que eles seguem dentro 

do mouridismo: Baye Fall. Diop1 explicou que “É uma religião, com Ibrahima Fall. 

Mas tudo é muçulmano, dentro do muçulmano cada um tem um líder. Tem Cheick Baye 

Fall, é ele que dirige”. Ibrahima Fall foi um dos seguidores de Cheick Amadou Bamba, 

fundador do sub-grupo mouride Baye Fall, que congrega crenças e valores de matriz 

africana, baseados na generosidade e na coletividade. Pergunto sobre as roupas e os 

colares que eles utilizam em algumas ocasiões, e eles reafirmam que fazem parte da sua 

orientação religiosa. Questionados sobre como a prática do Baye Fall ocorre, Diop1 

intercede e responde que é através do som, simulando batuque na mesa. 

Neste aspecto, as questões religiosas da prática muçulmana adaptadas ao 

cotidiano dos nossos entrevistados refletem a necessidade dos mesmos de pensar na 

solidariedade entre as pessoas, mesmo as que não integram a mesma religião. Porém, 

Cher identifica um preconceito em relação ao islamismo, o mesmo que ele atribui à 

falta de conhecimento por parte dos brasileiros seguidores de outras religiões sobre a 

                                                           
50 “Os que procuram Deus” (GONÇALVES; KOAKOSKI, 2015) 



134 

 

prática islâmica. Ele identifica que, em muitos casos, há uma redução da religião ao 

termo “terrorista”: 

 

A religião muçulmana, às vezes quando a gente fala, as pessoas 

acham que é terrorista. Mas, na verdade, não sei se é preconceito 

ou sem conhecimento. Acho que às vezes é sem conhecimento, 

porque se as pessoas tivessem conhecimento, não teriam preconceito. 

As pessoas veem o que está acontecendo nas TVs, nos países 

árabes, e acham que Iraque, Síria, que tem muita guerra, eles colocam 

bomba, eles acham que é muçulmanos, mas na realidade não é assim. 

(Entrevista com Cher, 2016, grifo nosso) 

 

 

Ele reafirma esse preconceito com mulçumanos dizendo que terrorista é, na 

verdade, a pessoa que enquadra todo o muçulmano nesse papel. Para exemplificar, ele 

afirma que, em casos onde uma pessoa é responsável por um assassinato em massa, 

utilizando explosivos, a primeira questão comentada na sociedade ocidental é a sua 

religião (dada preconceituosamente como muçulmana). “Vão perguntar que religião é a 

dele. Se ele falar muçulmano, vão dizer que são os muçulmanos que são terroristas. E 

se falar outra? Vão falar o quê? Tem que pensar dessa maneira, mas as pessoas não 

pensam nisso”, questiona. Além da identificação com o preconceito da religião, Cher 

também, em sua fala anterior, demonstra o reducionismo a que os estereótipos circulam, 

reduzindo um grupo a um arquétipo solitário e fragmentado. Se um muçulmano praticou 

ações terroristas, alegando a sua religião como mote principal para a ação, logo, todos 

farão ou estariam aptos a fazer o mesmo.  

Perguntamos a ele, também, sobre as diferenças entre as práticas muçulmanas de 

brasileiros para senegaleses, ao que Cher responde elencando situações que não são 

aplicáveis à totalidade dos muçulmanos, mas às práticas que alguns optam por fazer, 

assim como outros optam por não fazer. Ele dá o exemplo de abraçar e apertar a mão de 

mulheres ao cumprimentá-las como a demonstração de algo que é feito por muitos 

muçulmanos mesmo que uma parte se oriente por não fazer o mesmo (“Isso é a pessoa, 

não tem nada a ver com religião, a pessoa que não está fazendo a coisa que a religião 

manda”).  Cher ainda problematiza sobre a possibilidade de pessoas de religiões 

diferentes atribuírem a prática de um muçulmano a todos os muçulmanos: “A pessoa 



135 

 

que está olhando vai dizer ‘ah, então os muçulmanos fazem isso’, mas não todos, essa 

pessoa que escolheu”.  

Seguindo a linha sobre preconceito, assim como Cher fala sobre o 

desconhecimento da religião islâmica, Mame reforça o mesmo elemento (o 

desconhecimento), mas, desta vez em relação ao continente africano. Ele reforça o 

desconhecimento dos brasileiros (com quem teve contato) sobre a África: ausência de 

debate sobre o continente, desconhecimento sobre a história, os países que o compõe, as 

diferenças e semelhanças entre os africanos. Até por sentir essa ausência, ele 

desenvolveu um projeto, o qual explicou como funcionaria em uma das entrevistas: 

 

Agora estou até fazendo uma campanha para mostrar nossa cultura. 

Uma campanha nas escolas. Campanha “Nossa Cultura”. Uma 

campanha com uma amiga que é brasileira e que estuda na África. A 

gente tá indo nas escolas, nas universidades, tem muito brasileiro 

que confunde África com um país, mas que é um continente. 
Estamos explicando para eles que não é isso, explicamos para a 

cultura, que senegalês é novo imigrante que chega ao Brasil, desde 

2012. Faz pouco tempo, né, por isso que tem muita gente que não 

sabe sobre imigrante senegalês. Agora começa a fazer campanha, 

entrar na escola, ensinar pra criança onde fica África e onde fica 

Senegal, que culturas têm a África. Até porque África tem várias 

culturas, não tem só uma cultura, por isso que mostramos. Tu viu na 

página que tem uma moça que estava falando sobre a África? 

(Entrevista com Mame, 2016, grifo nosso). 

 
 

Além desse projeto, Mame também desenvolveu a página SeneBrasil TV (que já 

apresentamos em seu perfil no subcapítulo anterior). Com a página, ele também 

pretende mostrar aos brasileiros sobre o continente africano, trazendo a diversidade que 

o continente carrega e a importância de pensar nas diferenças como elementos culturais 

de enriquecimento de cada povo, combatendo o preconceito formulado a partir do 

desconhecimento.  

 

(...) a pessoa pensar que pessoa que mora na África mora na rua. 

Sente falta estudo, geografia. Eles pensam que africanos mora na 

rua. Tem uma pessoa que vem no posto em que eu trabalhava e falou 

‘vocês corria atrás do leão?’, e eu dizia para eles ‘eu corria atrás do 

leão, e você? O que você corria atrás?’. Eles não responde. Eu 

perguntava ‘tu tá estudando?’ e ele dizia ‘não’, e eu dizia para ele 



136 

 

‘tem que ir na escola estudar de novo’” (Entrevista com Mame, 2016, 

grifo nosso) 

 

Mame reforça, em mais de uma ocasião, a importância do estudo e do 

conhecimento para não confundir “África com um país. África é um continente, tem 

vários países”, como ele mesmo diz. Para exemplificar, ele compara o continente 

africano à América Latina, à maneira como ele mesmo pensava sobre o continente 

latino antes de conhecer mais de um país localizado no continente. “América tem Brasil, 

Argentina, Estados Unidos, Haiti. Mas tem pessoas que não pensam isso. Eu abri livros 

de história no Brasil para ler, mas ele não mostrar países que tem em África. Sempre 

falar ‘história África’, como se fosse um país. África tem vários países”, reforça. 

Além de todo o desconhecimento em relação ao continente (e também em 

relação ao Senegal), Mame identificou como uma de suas maiores dificuldades no 

Brasil a possibilidade de encontrar um emprego na área na qual trabalhava ou se 

especializava no Senegal. Ele diz que todos os imigrantes africanos, ao chegarem ao 

Brasil, mesmo que sejam qualificados, com diploma em universidade ou cursos, não 

conseguem emprego nas suas áreas, precisando fazer serviços que não exijam a mesma 

qualificação acadêmica. Perguntamos se, para ele, isso seria preconceito e ele responde 

que, na verdade, falta confiança da parte dos brasileiros. Ilustra sua opinião com a 

história da vez em que levou seu diploma de eletricista em uma vaga de emprego e o 

responsável “deu risada”. Ficou, na ocasião, mais de duas horas aguardando, sem obter 

resposta. Cansado de não acreditarem em seu diploma, decidiu procurar emprego em 

uma área que não exigisse a mesma qualificação, o que acontece com a maior parte dos 

senegaleses que chegam ao Brasil. Diop2, também, estudava francês e inglês em uma 

universidade no Senegal, porém, precisou se adaptar a outras condições de trabalho, 

estabelecendo seu sustento no comércio, assim como seus companheiros. Quando 

perguntamos sobre preconceito, Diop1 responde que não gosta quando os brasileiros 

consideram os senegaleses “burros”. O grupo reconhece um acolhimento saudável no 

Brasil e afirma que, no país, há menos racismo, embora o mesmo exista, já que “tem em 

todos os lugares do mundo”, como afirma Diop1. 



137 

 

Mantendo a linha de discussão sobre trabalho e educação, Cher passou pelas 

mesmas questões que os entrevistados citados anteriormente em relação à profissão. Ao 

chegar no Brasil, sem noções do idioma, precisou encontrar trabalho em postos que não 

exigiam domínio do idioma. Ele começou, então, a trabalhar em um frigorífico e, aos 

poucos, foi aprendendo o português, dominando o idioma e facilitando sua integração 

com os brasileiros (e o apoio que ele presta a outros senegaleses). Hoje, desde 2012, ele 

possui uma gráfica, na mesma linha da sua profissão desenvolvida no Senegal, antes 

dele migrar para o Brasil em 2010. Hoje, sabendo o idioma, ele até mesmo fornece aulas 

de português a outros migrantes (através do seu coletivo e de vídeos que ele faz e 

publica no Facebook). Mame também está preocupado com a questão educativa, e por 

isso, desde que aprendeu o português básico para se comunicar melhor no Brasil, 

desenvolve aulas para outros migrantes (como já explicamos na apresentação de seu 

perfil). Atualmente, ele também elabora um dicionário de wolof para português, 

justamente porque identifica que a maior parte de seus compatriotas vindos do interior 

do país não sabe o francês, apenas o wolof, é nesse idioma que se comunicam durante 

sua experiência migratória também.  

Diop1 explica que ele, e o grupo, na mesma linha sobre o aprendizado do 

português, encontram dificuldade com o idioma, o que atrapalha a comunicação diária 

com as pessoas, embora todos achem isso um pouco engraçado e riam ao falarmos 

sobre. Perguntamos sobre os motivos de eles virem ao Brasil, e Diop1 responde sobre a 

necessidade de se “buscar uma vida melhor”, acompanhada da possibilidade de 

aprender outra profissão e de ampliar os conhecimentos sobre a vida. “Porque tem que 

buscar uma vida melhor, tem que buscar dinheiro, tem que buscar até mesmo 

conhecimento. Porque primeira vez que eu trabalha na construção civil é aqui mesmo, 

Brasil, eu trabalha nove meses, sabe colocar broca, tem vários expériences51 que eu 

aprende”, afirma Diop1. Todos os demais concordam com Diop1 sobre a busca por 

experiências conjuntamente à busca por dinheiro e trabalho. Eles afirmam 

enfaticamente sobre a dimensão do conhecimento como um fator importante da sua 

experiência migratória. Diop1 finaliza dizendo que “é muito importante viajar”, 

                                                           
51 Experiências, traduzido do francês. 



138 

 

principalmente pela possibilidade de aprender outro idioma, outra profissão, 

simultaneamente à busca pela ascensão social. A busca pelo conhecimento é também o 

que motiva Mame a ensinar brasileiros sobre a África. Mame critica as opções 

metodológicas das escolas brasileiras, que possuem Geografia e História em seus 

currículos, mas que não estudam o continente africano com a sua diversidade, mas 

resumido a “um só país”, como ele mesmo diz. Ele explica como chega nas escolas ou 

em palestras e conversa com as pessoas sobre a cultura senegalesa e africana: 

 

“Primeiro chegar, falar, onde você foi, eu digo, sou do Senegal. 

Vocês sabem onde fica o Senegal? E tem muitas pessoas que dizem 

‘não, não sei onde fica Senegal’ e eu digo ‘então vou te mostrar onde 

fica’, Senegal fica na África, vocês conhece África? Ouvi falar, mas 

não conheço, respondem. Então vou ensinar onde fica a África. Eu 

mostrar onde fica a África, ensinar onde fica Senegal, a capital, que 

idioma fala, que comida come, que roupa usa, que religião mais 

dominante, fala sobre tudo para a pessoa saber”. (Entrevista com 

Mame, 2016, grifo nosso) 

 

Assim, Mame trabalha os elementos culturais do Senegal ao conversar com os 

jovens e explicar sobre o país de onde veio. Sobre os elementos nacionais e culturais 

do Senegal, ele conta que a questão da cultura tem sido predominante no conteúdo que 

ele seleciona para divulgar através de seus projetos e do canal SeneBrasil TV. “Tô 

começando a mostrar a cultura senegalesa, para mostrar Senegal como país da alegria 

e hospitalidade”, reforça. Ele explica que divulga vídeos com orações, danças, 

preparações de celebrações, além de um vídeo no qual ele e um amigo (que o auxilia na 

divulgação do SeneBrasil TV) entrevistam um brasileiro que se converteu ao islamismo 

e hoje participa das celebrações e orações conjuntamente aos senegaleses que se 

tornaram seus amigos. Para alguns projetos atuais, Mame explica a vontade de trazer o 

tambor e a dança para ensinar músicas senegalesas aos brasileiros, a exemplo do que a 

associação realiza em Caxias do Sul. Para a associação de Porto Alegre, iniciam-se 

trabalho com teatro, além de palestras sobre a cultura senegalesa. 

Todos eles, a sua maneira, reforçam que “ninguém é igual a ninguém”. Isso 

inspirou um sentimento contraditório ao percebermos que não poderíamos falar de 



139 

 

diferenças a partir da ótica de nacionalidades orientadas pela dualidade (brasileiros ou 

senegaleses). As respostas a respeito do comportamento dos brasileiros com os nossos 

entrevistados se orientavam em dizer que, da parte deles, não havia a percepção de algo 

tão fundamental apenas a respeito da identidade nacional (a exemplo de “ser bom”, “ser 

respeitoso”, “ser honesto”). Mesmo refutando esses elementos, em alguns momentos, 

também transpareciam as noções dos sujeitos sobre as outras nacionalidades do seu 

ponto de vista, de sua ótica. 

Mame relatou que é frequentemente questionado por brasileiros sobre elementos 

culturais em relação ao continente africano. As mesmas questões que o surpreendem 

negativamente, por serem perguntas definidas a partir de estereótipos (e não apenas no 

desconhecimento curioso), a exemplo de perguntas como “tem arroz no Senegal?”, 

“tem branco na África?”. Esses elementos fizeram com que Mame se questionasse 

sobre as diferenças, exaltadas pelos brasileiros. Um trecho da nossa conversa (desta vez 

com Cher) trata dessa questão de maneira bastante significativa:  

 

Tu achou que, ao chegar ao Brasil, foi bem recebido, tratado com 

respeito? 

Cher: Até sim, mas eu não posso generalizar. Em todo o lugar que 

tu for, tem isso. Ninguém é igual a ninguém. Sempre tem pessoas 

boas e pessoas ruins, pessoas que gostam de ajudar e pessoas que não 

querem ajudar ninguém. Isso em qualquer lugar, no meu país, no teu 

país, em todo o mundo. Em todo o lugar. Até na própria família. Tu 

tem irmãos? 

Tenho uma irmã. 

Cher: Tu não é igual a tua irmã. Tu pode ser mais querida que ela, ou 

ela mais querida que tu. Talvez tu respeita mais e ela não, ou tu gosta 

de coisas que ela não gosta. Assim, por exemplo, pode ter um irmão 

ou irmã que é assassino e tu não, não tem como dizer que somos 

todos iguais. Todo o lugar que tu vai tem isso, não existe um país 

que eu conheço que existam só pessoas boas. Se existisse um país 

em que todos fossem bons, não precisaria de polícia ou de segurança. 

(Entrevista com Cher, 2016, grifo nosso). 

 

Assim, em nossas conversas, Mame e Cher reforçaram a importância de não 

reduzir sujeitos a nacionalidades, ainda que a identidade nacional, enquanto uma 

formação moderna, partilhada, seja importante para as identificações e reconhecimentos 



140 

 

dos sujeitos. Mas, é interessante observar como eles se opõem aos reducionismos (seja 

em relação à religião, à cor da pele ou às relações estabelecidas no cotidiano com 

brasileiros). A solidariedade, elemento que eles reforçam diante da sua religião, também 

aparece nos questionamentos sobre as relações estabelecidas com brasileiros. Mame e 

Cher responderam utilizando o mesmo termo: “irmão”. Ambos, ao serem questionados, 

responderam com a afirmação de que a relação com os brasileiros é normal, sadia e que 

eles consideram quaisquer pessoas como irmãs e irmãos que eles devem respeitar no 

cotidiano.  

Mesmo contrariando os reducionismos e evitando generalizar comportamentos 

subjetivos e morais por nacionalidades, os entrevistados também possuem a sua parcela 

de conflito ao identificarem as diferenças do Senegal para o Brasil, de comportamentos 

que eles perceberam em muitos brasileiros e que, em suas subjetividades, identificaram 

como muito diferentes dos costumes senegaleses. Um exemplo citado por todos eles foi 

a questão do respeito às pessoas idosas ou mais velhas entre os brasileiros. Para os 

entrevistados, os jovens brasileiros não respeitam as pessoas com mais idade, mentindo, 

ignorando ou agredindo. Mame também estranhou a distância entre os costumes do 

povo e a religião (“Aqui tem muita coisa que pode fazer que lá [Senegal] não pode, por 

isso achei muito diferente, por causa da religião, de educação também”, explica). Ele 

também estranhou o hábito em jovens brasileiros de não cederem seus lugares no 

transporte público para pessoas mais velhas que eles.  

No caso de Cher, o maior estranhamento foi, nas suas palavras, a maneira como 

os brasileiros lidam com os outros de maneira mais “fechada”, com pouca confiança. 

Mesmo que ele identifique esses comportamentos, Cher se recusa a apenas generalizar 

os brasileiros como pessoas mais fechadas e desconfiadas do que os senegaleses: “Lá 

(Senegal) as pessoas são mais abertas e se dão bem, não tem se é imigrante ou não, se 

é preta ou branca, as pessoas se dão muito bem. Mas, claro, como eu falei antes, sem 

generalizar, sempre vai ter uma pessoa que não é”, diz. Ele também comenta se sentir 

mais inseguro diante de uma violência que ele percebe ser maior no Brasil. Mame 

concorda e, para ele e seus pais, o Brasil é um país com maior índice de violência que o 



141 

 

Senegal52, o que, nas palavras de Mame e Cher, explicaria, em termos, a maior 

desconfiança dos brasileiros entre si e com “estranhos”. 

Diop1, em Santa Maria, identificou muito mais diferenças entre brasileiros e 

senegaleses, reforçando o estranhamento causado neles durante a sua experiência de vir 

morar no Brasil. Como ele disse (com respaldo e concordância por parte dos 

companheiros), “Tradição é diferente, comida é diferente, religião é diferente. Tem 

várias coisas que é. Educação também é diferente”, pontua. Os companheiros 

concordaram com a sua afirmação e, sobre a questão do tratamento com os mais velhos, 

Diop1 e Diop4 exemplificam: 

Diop1: Nós que mora em Senegal, quando ele manda alguma coisa 

(aponta para Diop3, o mais velho do grupo), nós vai obedecer. 

Ninguém vai contestar, porque ele tem mais anos que nós. Se uma 

pessoa que tem mais anos fala uma coisa que não é verdade, tu não 

pode falar com ele que tá mentiroso. 

Diop4. Não pode corrigir. Só ele pode falar mentira, outro com menos 

anos não pode falar com outra mentira. 

No Brasil, a relação com os mais velhos é muito diferente, então? 

Diop1. Iiiiih! (fazendo gesto de distância). 

Diop4. Eu trabalhava em obra, aí pai tem filho e filho falava várias 

coisas que não podia. Tá mentiroso. (Entrevista com o grupo de 

senegaleses de Santa Maria, 2016, grifo nosso). 

 

Todos eles reforçam que, no entanto, fizeram bons amigos no Brasil, pessoas 

com quem eles podem contar para trabalhar, aprender o português e resolver as 

dificuldades de viver em um país diferente. Assim, eles estabeleceram um contato mais 

forte com aqueles que demonstraram ajuda e suporte (a exemplo de integrantes do 

Migraidh). Para os que moram em Santa Maria, o associativismo é feito através desse 

suporte e apoio construídos com os integrantes do grupo Migraidh ou por meio da rotina 

que eles mesmos, enquanto grupo, estabelecem entre si, apoiando-se nas vendas diárias, 

nas buscas, nas orações ou na própria companhia mesmo. Já Mame e Cher e participam 

                                                           
52 Através de Mame e Cher, de suas publicações no Facebook, soubemos de dois homicídios envolvendo 

migrantes senegaleses. O primeiro ocorreu em 2015, com um migrante senegalês que residia em Caxias 

do Sul. O segundo, em janeiro de 2017, em Porto Alegre. Nos dois casos, as associações de senegaleses 

das cidades organizaram manifestações para protestar contra a violência com seus compatriotas. Os 

motivos dos crimes não foram completamente identificados. 



142 

 

das associações constituídas em suas respectivas cidades, com uma presença maior de 

integrantes, além de reuniões mensais. Mame explica que existe um contato 

estabelecido entre a associação (em Porto Alegre) e as organizações que apoiam 

migrantes. As aulas de português e os apoios na compreensão de direitos trabalhistas 

são dois dos principais pontos de apoio que Mame enxerga nos trabalhos da associação 

dos senegaleses. Cher também participa de atividades culturais e políticas organizadas 

pelos senegaleses que residem em Caxias do Sul e região, a exemplos de festas, marchas 

e celebrações. Além disso, o seu coletivo (Senegal, Ser Negão, Ser Legal) também 

realiza tarefas de ensino do português, orientações trabalhistas e atividades de 

integração com jovens brasileiros. 

A necessidade de associar-se e desenvolver atividades diversas de integração 

com a realidade brasileira faz parte da condição migrante desses sujeitos. Mame 

identifica ausência de políticas públicas e apoio aos migrantes que chegam ao Brasil 

para melhorar sua condição financeira, em comparação com outros países, 

principalmente. Na sua visão: 

 

“Eu vi, Temer53, esse outro presidente, falou que ajudar imigrantes, 

mas não é verdade, porque outro país, por exemplo,  imigrante 

refugiado vai entrar e eles vai conseguir trabalho, governo vai pagar 

algumas coisas para eles conseguir comer. Mas, eles não faz isso. Eu 

nunca peguei um real do governo, quando eu estava em Rio Branco 

(Acre), eu não costumava comer comidas que estado dava - galinhas, 

feijão e arroz - eu sempre com dinheiro no meu bolso e ir a 

restaurante comprar alguma coisa para comer. Eles nunca ajuda, 

nenhum imigrante. Acho que ajuda para fazer protocolo de 

imigrante, mas para fazer comida, apoios, essas coisas, não. Nem 

moradia” (Entrevista com Mame, 2016, grifo nosso). 

 

 

Mame identifica eles como o governo brasileiro, o estado, em suas atribuições 

legais para resolver problemas e fornecer apoio, o que o mesmo, nas palavras do 

migrante, não costuma fazer. Para ele, quem presta ajuda e suporte a migrantes são 

projetos diversos de assistência, organizações não governamentais, entidades religiosas. 

                                                           
53 Michel Temer (PMDB), vice-presidente de Dilma Roussef (PT) no primeiro mandato de Roussef. Com 

o impeachment da presidente em 31 de agosto de 2016, assumiu, definitivamente, as atribuições 

presidenciais e é atualmente o presidente em exercício no Brasil. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Impeachment_de_Dilma_Rousseff
https://pt.wikipedia.org/wiki/Presidente_do_Brasil#Atribui.C3.A7.C3.B5es
https://pt.wikipedia.org/wiki/Presidente_do_Brasil#Atribui.C3.A7.C3.B5es


143 

 

Um exemplo citado por ele é o Centro Ítalo-Brasileiro de Assistência e Instrução às 

Migrações, Cibai, em Porto Alegre: “Quando eu chegar a Porto Alegre, não tinha 

carteira de trabalho, foi eles que me encaminhou para Ministério do Trabalho, não 

falava nem português, falava só espanhol. Faz falta uma parte do governo que ajude 

os imigrantes”, afirma. Cher desfruta de uma condição diferente, tendo um visto 

permanente e sendo um pequeno empresário atualmente. Ele também é casado com uma 

brasileira e a sua filha nasceu no Brasil, o que torna os laços dele relativamente mais 

fortes com o país do que os laços daqueles que estão aqui por condições temporárias 

(guardar dinheiro, experiência pessoal etc). Sobre a situação de vir para o Brasil e 

experimentar a vida enquanto um migrante, Diop1 é enfático: “Porque tem que buscar 

uma vida melhor, tem que buscar dinheiro, tem que buscar até mesmo conhecimento”. 

Ainda que a questão econômica seja um ponto forte no movimento migratório dos 

jovens senegaleses, ainda assim, há a experimentação, a busca pela experiência, pela 

alternativa, o que acaba resultando também em uma ampliação do conhecimento de 

mundo.  

Para eles, a experiência de vida na situação de um migrante também conta 

positivamente, mesmo que o objetivo imediato seja trabalhar e conseguir dinheiro para 

enviar à família. A família torna-se uma âncora para esses sujeitos, pois, por mais que 

eles experimentem uma vida em outro país, colham novas experiências e vivências, há 

um elo material que os liga à terra natal que é o elo familiar, a constituição nuclear a 

quem eles prestam apoio e a quem eles recorrem em sua experiência. Acaba que a sua 

movimentação também é uma movimentação da família que, indiretamente, vivencia a 

situação de ter integrantes vivendo em outros países. Todos os entrevistados 

responderam afirmativamente sobre amigos e familiares que conhecem o Brasil e que 

demonstram interesse em viver no país também por meio do conhecimento que 

adquiriram com a vivência dos seus antecessores. Quando questiono Diop1 e o restante 

do grupo sobre retorno ao Senegal, a resposta é enfática: “Sim. É uma obrigação, tem 

família e é muito difícil ficar longe da família”. Mesmo com a ideia de retorno, Diop1 

afirma “Tu nunca fazer isso (morar em outro país), tem que experimentar”.  

Para concluir nossas entrevistas, conversamos com nossos entrevistados sobre 

questões relacionadas à mídia brasileira, bem como os usos que eles davam às redes 



144 

 

sociais que criavam e alimentavam diariamente. Todos responderem, inicialmente, que 

se conectavam à internet todos os dias, possuindo redes de wi-fi em suas casas. O 

principal uso que faziam da sua internet, diariamente, era conversar com familiares que 

permaneceram no Senegal, por meio de ligações através de aplicativos como o 

Whatsapp ou Skype.  

Mame e Cher tem uma visão muito parecida com relação à retratação principal 

de senegaleses na mídia brasileira. Para ambos, a mídia brasileira possui um interesse 

saliente pelo vitimismo, expondo migrantes em situações complicadas, enfrentando 

dificuldades nos mais diversos setores de sua experiência migratória. Ele também acha 

que não se fala sobre as qualidades de senegaleses.  

 

“Um senegalês sofreu preconceito, todos falam. Mas não vão pegar 

pra falar um senegalês com sua história, que tenha um trabalho que 

deveria ser mostrado. Falar a cultura, como nós vivemos, em 

solidariedade, às vezes não falam isso, só falam quando sofreu 

preconceito, quando um senegalês trabalhou e a pessoa não quis 

pagar. As pessoas ficam como coitados e os outros com pena de 

nós”. (Entrevista com Cher, 2016, grifo nosso). 

 

Perguntamos a Cher se ele acha que existem muitas reportagens sobre 

senegaleses hoje e ele responde afirmativamente. “Só porque é de fora tem muita”, 

comenta. Cher identifica que a imagem do estrangeiro é sedutora por causa de sua 

diferença – pela não normalidade, recorrendo ao fator da novidade, do estranhamento, 

do novo e diferente, o que, com o passar dos anos, foi preenchendo os meios de 

comunicação, fazendo com que pautas sobre migrantes fossem mais recorrentes. Ele 

acha que o discurso midiático sobre os senegaleses depende muito do momento: ele 

exemplifica com as temáticas que já foram solicitadas a eles, como o mês da 

consciência negra. Com a ocorrência do Grand Magal, eles também foram requisitados 

para reportagem sobre. Cher também exemplificou com uma mesa redonda que uma 

televisão de Chapecó produziu com quatro senegaleses convidados a debater temáticas 

de sua experiência migratória no Brasil. 

Mame relatou o caso de uma reportagem televisiva que trouxe um companheiro 

seu, senegalês, pedindo por ajuda. Na reportagem em questão, o sujeito reclamava de 

falta de dinheiro e comida. Mame desconfiou da história e foi até a casa do amigo para 



145 

 

verificar as informações. Lá, percebeu que o amigo mentira, não tendo a dificuldade 

para abastecer seu armário de comida, ao contrário do que havia relatado para a 

televisão. “Eu disse para ele ‘por que tu falou isso na TV?’, e ele disse ‘tem uma 

brasileira que fala que se chamar televisão e falar em ajuda, tem várias pessoas que 

vão te ajudar’”, relata Mame. Assim, ele contesta essa situação, dizendo que as 

associações e os grupos de senegaleses na cidade se apoiam e auxiliam mutuamente, 

não necessitando de “caridade”, ainda mais quando a mesma não é necessária, de 

acordo com Mame. Ele ainda afirma que, em muitas entrevistas que concedeu, notou a 

ausência de elementos que ele havia pontuado durante a entrevista, como, 

principalmente, vezes em que criticou o governo pela ausência de políticas para 

imigrantes no Brasil. Para Mame, o interesse midiático (na maior parte das vezes) é pelo 

sofrimento e carência, sendo mais importante mostrar o pedido de ajuda do que a 

emancipação ou o protesto por direitos: 

 

Eu chamar televisão de novo para ele (o migrante que disse à 

reportagem que precisava de ajuda) dizer na TV que não era verdade, 

mas televisão falou que não vai filmar. Eu disse ‘tudo bem’, mas, 

tem um monte de brasileiro que procura informação sobre 

imigrante. Eu filmar presidente da associação (de senegaleses de 

Porto Alegre), ele falou e eu coloquei na página (da associação e 

SeneBrasil TV). Agora tem muitas pessoas que saber que o que ele 

fala não é verdade, é mentira (ele, o migrante que concedeu entrevista 

à TV). Tem casa aqui, Cibai Imigração, eles ajuda imigrantes. Quando 

falta dinheiro, na minha casa tem três desempregados, eles ficam nas 

costas da pessoa que trabalha, quando conseguir trabalho, ele começa 

a participar, isso é solidariedade. Eu ficava muito bravo quando 

falavam que meu amigo estava morrendo de fome, que ele gastava 

muito dinheiro para vir para cá, eu ficava com vergonha porque 

pessoa falava coisa que não era verdade. Tem muita pessoa que está 

falando isso. Tem uma mulher que eu conheci e ela me mandava 

mensagem falando sobre isso (mostra no Messenger a conversa com 

a mulher que viu a reportagem e que perguntou como fazer para 

ajudar). Eu fiquei ligando para receber informação, quando descobri 

avisei ela que não era verdade. Ela junta, no bairro em que ela mora, 

comida e coisas para levar para ele e eu disse ‘não precisa levar nada, 

era mentira’. Ele mentiu, ele tem comida e ele trabalha. Tem várias 

pessoas que dizem que tu tem que ir no jornal para falar e te 

contratarem mais rápido, e eu fala ‘não’. Eu nunca pedi ajuda, 

graças a Deus. Quando eu quiser ajuda, eu vou pedi para Deus 

(Entrevista com Mame, 2016, grifo nosso). 

 

 



146 

 

Mame demonstra, assim, a opção que ele e outros migrantes desenvolveram para 

se comunicarem sem a mediação da mídia tradicional (através do diálogo das redes 

sociais, do seu canal de vídeos no Youtube, de conversas e divulgação pela associação, 

são alguns exemplos). Por isso que Mame desenvolveu o SeneBrasil TV, com o 

objetivo de informar senegaleses e brasileiros sobre costumes, cultura e hábitos dos 

senegaleses, na tentativa de informar sem que essa mesma informação sofresse alteração 

direta do recorte estereotipado que a mídia costuma fazer em casos de demonstração de 

culturas diferentes. Para ele, o tema que mais o interessa para a produção de conteúdo 

para a sua página é a temática da “cultura”. Assim, Mame relata que tem recebido 

muitas mensagens na página, não apenas de senegaleses, mas também de brasileiros que 

pedem ajuda para conhecer o Senegal ou para aprender wolof. Como ele mesmo disse: 

“Criei a página para mostrar culturas, para mostrar também as coisas que senegalês 

faz aqui dia a dia. Peguei o computador e eu receber muita mensagem. Tem pessoa que 

faz vídeo da dificuldade que imigrante tem, eles me mandam, mas às vezes eu não 

colocar na nossa página porque falam muito palavrão, eu não colocar uma coisa feia 

(risos)”.  

Cher também relata estar muito conectado diariamente, recebendo mensagens e 

solicitações de amizade todos os dias. No Facebook, ele conversa com senegaleses e 

brasileiros, além de se informar. Afirma que todas as informações dos jornais locais e 

brasileiros que ele precisa costumam aparecer em sua timeline do Facebook. Outros 

meios de comunicação não fazem parte do seu cotidiano por conta do tempo (utilizar as 

redes sociais para se informar é concomitante ao seu trabalho, de acordo com seu 

relato). O máximo que Cher aprecia assistir pela televisão são reportagens sobre “o 

mundo”, como ele mesmo define. Sobre seus gostos, Cher explica que: 

 

Assisto bem pouca televisão, até no Senegal eu assistia bem 

pouquinho. Quase não tenho tempo, mas às vezes assisto. Quando 

assisto, um filme brasileiro, mas novela eu não gosto. Jornal eu 

assisto bastante. Gosto porque tu vai saber o que está 

acontecendo, às vezes não gosto quando tem só política, aí quase 

desligo e faço outras coisas, mas, gosto quando tem informações 

sobre países, o que está acontecendo no Brasil, a crise e a situação. 

Gosto de reportagens sobre o mundo, sobre o que acontece 

(Entrevista com Cher, 2016, grifo nosso). 

 



147 

 

Os entrevistados em Santa Maria também relatam a experiência de estarem 

conectados todos os dias, seja para falar com a família, seja para se informar. Diop3, por 

exemplo, acha importante se informar diariamente sobre a situação da violência na 

cidade (ele visita sites de notícias locais para saber sobre crimes, assaltos, homicídios). 

Eles justificam a importância de se informar sobre os crimes como uma maneira de se 

sentir mais seguros, menos vulneráveis aos conflitos. Além disso, também relatam 

assistir à televisão no domingo por causa dos jogos de futebol. Na internet, eles buscam 

por noticiários e filmes do Senegal, que é a maneira de continuar sabendo o que ocorre 

em seu país natal, através da familiaridade do idioma e dos costumes.  

Questionamos Mame se, além da questão do vitimismo (que ele identificou 

anteriormente), existiria alguma matéria ou tipo de produção que elaborasse um material 

mais positivo sobre os senegaleses no Brasil. Ele respondeu que já percebeu reportagens 

que exaltavam “coisas boas”, como o migrante que ajudou uma senhora em um mal 

súbito no metrô54, ou as reportagens que foram feitas com o próprio Mame durante os 

seus estudos preparatórios para o Exame Nacional do Ensino Médio (Enem) para 

ingresso em universidade brasileira. Quando perguntamos a ele como seria uma 

reportagem ou material midiático que ele pudesse fazer sobre a questão dos migrantes 

que vivem no Brasil, ele responde: “Acho que vou dizer que é missão do conhecimento. 

Vou convidar os imigrantes para fazer debates, cada um fala idioma que sabe, depois 

cada um fala português, para pessoa que quer escutar outro idioma, vai saber. 

Explicar, fazer saudação, depois falar português”, relata. 

Cher também propõe uma maneira diferente de produzir reportagens sobre a 

questão senegalesa. Para ele, há uma ausência de explicações sobre os motivos pelos 

quais um migrante decide vir ao Brasil, o que acaba ocorrendo em generalizações 

(trabalho, dinheiro etc). O coletivo de Cher já foi bastante reproduzido através da mídia 

e ele confessa que já deu entrevistas para muitos veículos (ele próprio relata que já se 
                                                           
54 Intitulada Senegalês socorre idosa em trem no RS e chama atenção de passageiros, a reportagem, 

veiculada em setembro de 2015, traz a história de Moussa Sene, senegalês que residia em Porto Alegre na 

ocasião. Enfermeiro por formação, Moussa pôde prestar socorros à senhora que dividia com ele o espaço 

no transporte público da cidade. Posteriormente à divulgação de sua história, Moussa (que estava 

desempregado há dois anos no Brasil) teria recebido mais de 50 ofertas de emprego. Os links para as 

reportagens são, respectivamente: http://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2015/09/senegales-

socorre-idosa-em-trem-no-rs-e-chama-atencao-de-passageiros.html e http://g1.globo.com/rs/rio-grande-

do-sul/noticia/2015/09/senegales-recebe-mais-de-50-ofertas-de-emprego-apos-ajudar-idosa-no-rs.html  

http://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2015/09/senegales-socorre-idosa-em-trem-no-rs-e-chama-atencao-de-passageiros.html
http://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2015/09/senegales-socorre-idosa-em-trem-no-rs-e-chama-atencao-de-passageiros.html
http://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2015/09/senegales-recebe-mais-de-50-ofertas-de-emprego-apos-ajudar-idosa-no-rs.html
http://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2015/09/senegales-recebe-mais-de-50-ofertas-de-emprego-apos-ajudar-idosa-no-rs.html


148 

 

sente confortável em dar entrevistas). Quando questionado sobre como ele próprio faria 

uma reportagem, Cher reforça que tentaria mostrar coisas mais positivas e propositivas, 

para evitar a pena e a sensação de “coitadinhos” criada sobre os senegaleses no Brasil.  

 

 

4.2.3 O que eles publicam? 

 

Os primeiros entrevistados, de Santa Maria, Diop1 e Diop2, enviaram solicitação 

de amizade no Facebook ainda no mesmo dia da realização da primeira entrevista: 22 de 

setembro de 2016 (Diop3 e Diop4 foram adicionados por nós). Desta data até início de 

dezembro, obtivemos um total de 16 publicações (somadas) coletadas durante a 

observação online que fizemos de seus perfis pessoais no Facebook.  Com Cher, 

começamos a monitorar o seu perfil pessoal no Facebook, assim como o perfil da sua 

página Senegal, Ser Negão, Ser Legal, desde agosto de 2016, mês no qual ele aceitou 

participar desta pesquisa. De agosto até 23 de dezembro de 2016, data da última 

entrevista, fizemos a coleta de publicações de Cher, totalizando 57 publicações.  Por 

fim, Mame, também aceitou participar da pesquisa no mês de agosto de 2016. Iniciamos 

o monitoramento no começo desse mês, encerrando no dia seis de dezembro (data da 

última entrevista com ele realizada). Assim como Cher, Mame possui uma página no 

Facebook onde também faz publicações e produz conteúdo: SeneBrasil TV. Além 

dessa, Mame também é responsável pela comunicação e realiza diversas publicações 

pela página da Associação dos Senegaleses de Porto Alegre. Essas páginas também 

foram monitoradas e o material publicado por Mame em ambas, mais em seu perfil 

pessoal, totalizou 71 publicações selecionadas.  

Quando analisamos a respeito das questões de mídias publicadas pelos nossos 

entrevistados, é evidente o quanto as publicações de Cher são destaque nessa temática 

por ser uma pessoa que se apropriou de elementos midiáticos, sabendo se utilizar de 

espaços de mídia para suas reivindicações. Ao criar uma página (e um coletivo, que ele 

divulga midiaticamente também) que discute interculturalidade, racismo e combate ao 

preconceito, Cher se apropria de espaços de mídia para a disseminação de seu discurso e 

de suas visões sobre as diferenças. Não podemos restringir as publicações sobre as 



149 

 

mídias apenas aquelas que tratam do discurso midiático tradicional, embora tenhamos 

recortado e selecionado publicações de nossos entrevistados que tratem exatamente 

disso. A questão é que tanto Mame quanto Cher produzem conteúdo midiático, ainda 

que esse conteúdo não discuta exatamente mídia, mas é interessante analisar a intenção 

que parte dos dois de falar por conta própria, apropriando-se de espaços das redes na 

internet para a divulgação de seus conteúdos.  

Em seu perfil pessoal, em 2016, Cher realizou a seguinte publicação (em 

português): “Eu quero fazer uma matéria sobre os imigrantes brancos já que só fazem 

para imigrantes negros kkkk”. Abaixo, printscrean da publicação: 

 

 

Imagem 3.: Printscrean de postagem publicada pelo entrevistado Cher 

 

Nesta publicação, podemos referenciar os conceitos de identidades senegalesas 

e representação, bem como refletir sobre a leitura de Cher a respeito da mídia 

tradicional. Logo, sua leitura crítica de publicações midiáticas sobre migrantes negros 

(ou de origem africana) demonstra que a publicização de materiais sobre a migração 

senegalesa não é suficiente para a discussão, na raiz, sobre preconceitos. Em sua 

publicação, Cher denuncia que acompanha material midiático a respeito das migrações 



150 

 

no Brasil, bem como o caráter que o próprio observa na confecção e divulgação dessas 

produções. Porém, há uma constante na reprodução de conteúdo de canais tradicionais 

de comunicação por Cher, demonstrando a visibilidade midiática que o seu coletivo (e 

ele mesmo, enquanto sujeito) possui. São diversas fotografias de entrevistas, 

republicações de reportagens e matérias desenvolvidas com ele ou com integrantes do 

coletivo, reportagens publicadas pela mídia caxiense, entre outros exemplos. Toda essa 

visibilidade, não necessariamente representa algo sempre positivo, ou sempre uma 

manifestação midiática que apenas gere repercussões positivas. Mesmo ocupando 

espaços, tendo visibilidade para a sua causa (de combate ao preconceito e reforço da 

cultura afro e da identidade africana), essa visibilidade contorna algumas nuances 

diferentes entre si, não sendo sempre algo de retorno positivo à pauta. 

 

Imagem 4.: Printscrean de publicação da página Senegal, Ser Negão,Ser Legal, referenciando 

publicação midiática no jornal Folha de Caxias, em maio de 2016. 

 

Acima, trouxemos um exemplo da página administrada por Cher, em uma 

publicação cujo objetivo foi a repercussão de material produzido pela mídia tradicional 

de Caxias do Sul. Os usos realizados por Cher dos meios de comunicação podem ser 

lidos em dois grandes momentos: o primeiro, na criação de material midiático por ele 

próprio (com a divulgação em redes sociais online); o segundo, pela leitura que o 



151 

 

mesmo faz da mídia tradicional, aproveitando, inclusive, espaços e brechas na mesma 

para inserir seu discurso (o do combate ao preconceito e aproximação com os 

senegaleses) nos meios de comunicação locais e regionais. O mesmo podemos dizer de 

Mame, que, com a criação e manutenção da página SeneBrasil TV, tem desenvolvido 

um trabalho diário de coleta de informações, produção e edição de conteúdo, com a 

posterior divulgação do mesmo em suas páginas (da associação, seu perfil pessoal e na 

página do canal). Abaixo, um exemplo de uma entrevista (publicado na página por 

Mame) com um amigo seu que, atualmente, o auxilia no trabalho de produção da 

SeneBrasil TV: 

 

Imagem 5.: Printscrean de publicação da página SeneBrasilTV. Entrevista com Omar 

Mourid, publicada em vídeo, na página do Facebook do canal criado por Mame. 

 

Esta publicação, no Facebook, está em francês (o texto acima está na opção de 

tradução automática da rede social). Foi visto mais de mil e duzentas vezes 



152 

 

(atualmente), e possui dois comentários, feitos no idioma wolof, por dois senegaleses. 

Porém, no vídeo, Omar, fala em português (as legendas publicadas e editadas também 

estão em português), apenas com algumas inserções para orações e cânticos feitos por 

Omar que são realizados em wolof. O nome da reportagem é Por outro olhar e foi 

realizada por uma brasileira, repassada a Mame para publicação na página. Na 

produção, Omar fala sobre seu trabalho, além do preconceito que é experimentado no 

Brasil.  

A questão do preconceito com migrantes africanos (e negros) é bastante 

explorada pela mídia tradicional. Apesar da boa relação com o Brasil, há demoradas 

matérias e publicações brasileiras focadas mais na diferença e no sacrifício enfrentado 

pelos senegaleses que nos exemplos interculturais. Podemos comparar com as 

produções midiáticas - e o discurso generalizado na serra gaúcha - com outras 

migrações cujo destino é o Brasil, a exemplo das migrações alemã e italiana. Alguns 

valores (tais como trabalho, mérito, cultura) são bastante propagados no discurso 

midiático tradicional quando a temática gira a respeito da migração italiana (ambientada 

na mesma localidade onde hoje Cher reside - serra gaúcha). 

 

 

Imagem 6.: Printscrean de publicação da página Senegal, Ser Negão, Ser Legal, junho de 2016. 



153 

 

Cher é uma pessoa bastante midiática, que sabe se utilizar de questões referentes 

à própria imagem para discutir elementos sobre a cultura senegalesa. Seu enfoque 

principal é o combate ao racismo que ocorre contra migrantes negros no Rio Grande do 

Sul. Em peça publicitária criada por estudantes do curso de Comunicação da 

Universidade de Caxias do Sul (UCS), Publicidade e Propaganda, Cher está vestido 

com trajes referentes à migração italiana, típica da colonização europeia do século 

XVIII no Rio Grande do Sul. Os elementos visuais como a enxada, as uvas, o chapéu 

dos colonos da época, remetem à figura do migrante italiano, bastante desenhada no 

imaginário brasileiro e gaúcho sobre essa colonização. Em entrevista55 concedida pelos 

integrantes da equipe de estudantes que produziu a peça, foi explicado que a intenção do 

projeto foi atingir um público de 35 a 50 anos de idade (faixa etária que, de acordo com 

os integrantes, é o público que expressa “maior preconceito com os imigrantes”). A 

intenção foi desenvolver uma peça que remetesse a um cliente fictício (que, neste caso, 

é a Prefeitura de Caxias do Sul) e que utilizasse elementos habituais ao público 

caxiense, a exemplo do Monumento do Imigrante (com detalhe ilustrado na imagem 

abaixo), do personagem Radicci56 e da música Mérica, Mérica57. 

 

                                                           
55 A entrevista foi concedida ao projeto Tá na Pauta, desenvolvido pelo Curso de Comunicação Social 

(Jornalismo Digital) na PUCRS. Link disponível http://tanapauta.com.br/alunos-de-pp-da-ucs-criam-

campanhas-que-fazem-a-diferenca/ 
56 Radicci (que, em italiano, significa raízes), é um personagem fictício de quadrinhos desenvolvido pelo 

cartunista brasileiro Carlos Henrique Iotti, ainda na década de oitenta. É apresentado dentro do contexto 

dos imigrantes italianos que colonizaram a região da Serra Gaúcha. O personagem principal é uma 

caricatura do colono italiano da região. 
57 Música de Angelo Giusti (1848 – 1929), imigrante das primeiras levas para a região da Colônia Caxias. 

Desde 2005, a música tornou-se o hino oficial da colonização italiana no Rio Grande do Sul. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Carlos_Henrique_Iotti


154 

 

 

Imagem 7.: Detalhe do Monumento do Imigrante, sediado em Caxias do Sul (RS). Foto de Roque 

Oliveira. Fonte: Internet. 
 

O texto de base da campanha exprime como o preconceito com migrantes afeta 

suas vidas de maneira negativa – e como é necessário por parte dos brasileiros (e 

gaúchos, termo mais referenciado do que brasileiro, inclusive) que se tenha uma 

compreensão à alteridade e à diversidade. O texto que segue com a foto expressa que “A 

busca por uma vida melhor não escolhe raça, idioma ou país”. O texto completo 

produzido na campanha publicitária diz: 

Preconceito contra os imigrantes é um saco, né?! Foi pensando nisso 

que nós, alunos da cadeira de Oficina de Foto Publicitária, 

juntamente com o professor Gustavo, produzimos uma campanha 

focada a mudar a opinião cansada e antiquada daquele teu tio que 

acha que “eles vêm pra cá pra e roubam nossos empregos”, ou do 

chato do teu cunhado que vive dizendo que “não tem espaço nem pra 

nós, porque vai ter pra essa gente? ”. Deixa os caras em paz! Além 

de iguais a nós gaúchos, muitos deles falam um francês show de 

bola, com direito a biquinho e tudo!  E aí, o que tu achou? (Texto 

integral da campanha veiculada produzida por estudantes da UCS em 

2016, grifo nosso) 

 

A campanha, produzida pelos estudantes no primeiro semestre de 2016, e 

veiculada por Cher na página Ser Negão, Ser Legal, Senegal, assim como outras 



155 

 

desenvolvidas por Cher e pelo coletivo, exprime a necessidade de não valorar uma 

migração como superior à outra. Ainda no texto, que acompanha a imagem principal 

(para a qual Cher colaborou enquanto modelo fotográfico), traz um trecho do refrão da 

música Mérica, Mérica: “Cossa saràlo 'sta Merica?”. A música, que descreve a 

experiência migratória dos italianos para as Américas, seu sonhos e expectativas com 

relação ao novo continente, traduz-se, nesta parte, como: O que será esta América? 

Os valores tradicionais de trabalho e esforço estão presentes na imagem em 

referência ao colono italiano – porém, presentes no corpo de um senegalês 

(imageticamente diferente do colono italiano esperado na região – comumente branco). 

Esse deslocamento do sentido de trabalho digno para uma migração recente (não para o 

mito da migração fundadora da prosperidade da região) é o que negocia com a questões 

de alteridade, apelando aos brasileiros pelo fim do preconceito através da aproximação 

de culturas, do jogo de substituição e de troca, remetendo à empatia, ainda que sob a luz 

da diferença – uma diferença que não pode ser negativizada. Mas, ao mesmo tempo que 

há um deslocamento do olhar sobre a diferença, esforçando-se para o elemento da 

alteridade, a imagem e seus símbolos carregam um forte elemento de vinculação da 

migração ao trabalho e esforço árduo. Esse elemento (de redução da experiência 

migratória), acaba por valorizar a migração apenas nos espaços em que ela pode 

contribuir economicamente, por meio de geração de renda e por meio do trabalho 

(formal, digno, presente). O imaginário do colono italiano como edificador da região 

mais “próspera” do estado gaúcho é repassado ao migrante senegalês através dos 

valores do trabalho, reforçando que o preconceito não deve ser repassado, uma vez que 

da parte dos migrantes africanos há tanto esforço e mérito quanto da parte dos outrora 

migrantes europeus.  

Ainda com o contorno midiático sobre o preconceito, selecionamos algumas 

publicações com alguma relação direta ao tema e que foram referenciadas pelos nossos 

entrevistados. Na primeira, uma reportagem publicada pelo jornal O Pioneiro (afiliado 

do grupo RBS, sediado em Caxias do Sul) traz a manchete “Desafio um imigrante a 



156 

 

falar que foi discriminado pela prefeitura”, diz prefeito de Caxias58. A matéria faz 

referência à colocação do então prefeito de Caxias do Sul, Alceu Barbosa Velho, em 

maio de 2016. Em reportagem anterior, também publicada pelo jornal Pioneiro, 

Barbosa Velho teria dito "Vem esse bando de imigrantes e temos de dar trabalho e 

comida?"59. A segunda reportagem, cuja manchete referimos acima, falava sobre as 

repercussões do comentário do prefeito de Caxias. Na página da Associação dos 

Senegaleses de Porto Alegre, essa segunda reportagem foi publicada com o seguinte 

adendo, feito por Mame: Seu prefeito, não é só a palavra “Bando”, mas a sua 

expressão e a maneira do senhor falar e muito discriminatório. A noção de disputa 

entre os “locais” e os “estrangeiros” está no centro da discussão sobre a alteridade 

proposta por Homi Bhabha (2009), no momento em que o autor afirma que existe uma 

relação psíquica paranoide sobre a situação de posse em um determinado papel social. 

Essa fantasia permite que o colono e o estrangeiro fantasiem com a perda e a tomada de 

papeis, pois, “o espaço fantasmático da posse que nenhum sujeito pode ocupar sozinho 

ou de modo fixo, permite o sonho da inversão de papeis” (BHABHA, 1998, p.74). 

A associação também repercutiu outra situação discriminatória, desta vez 

ocorrida em Santa Maria no início do ano de 2016. Por desenvolverem o comércio 

informal e ambulante, é recorrente a apreensão de materiais vendidos pelos senegaleses 

que residem em Santa Maria. Já foram noticiadas na imprensa local, inclusive, situações 

em que existiram possíveis agressões de fiscais para com vendedores. Posteriormente a 

esse caso, a página da associação repercutiu um vídeo caseiro que mostra uma das 

apreensões a vendedores senegaleses no centro de Santa Maria. Na página, há também 

uma descrição indignada com a situação. O vídeo foi assistido mais de mil e duzentas 

vezes, ganhou grande repercussão na página, obtendo comentários (em português, em 

francês e em wolof) de brasileiros e senegaleses: 

 

                                                           
58 Endereço eletrônico para a reportagem disponível em 

http://pioneiro.clicrbs.com.br/rs/geral/cidades/noticia/2016/05/desafio-um-imigrante-a-falar-que-foi-

discriminado-pela-prefeitura-diz-prefeito-de-caxias-5794348.html 
59 A reportagem, publicada em maio de 2016, fazia referências às denúncias de omissão por parte do 

poder público em relação à população migrante. O endereço para a reportagem está disponível em: 

http://pioneiro.clicrbs.com.br/rs/geral/noticia/2016/05/vem-esse-bando-de-imigrantes-e-temos-de-dar-

trabalho-e-comida-diz-prefeito-de-caxias-5793331.html 



157 

 

 

 

Imagem 8.: Printscrean de publicação da página da Associação dos Senegaleses de Porto Alegre sobre a 

apreensão de mercadorias de vendedores senegaleses no centro de Santa Maria (RS). 

 

 

 

Imagem 9.: Printscrean dos comentários efetivados na publicação do vídeo da apreensão de 

mercadorias de senegaleses em Santa Maria, em 2016. O vídeo foi publicado pela página da 

Associação dos Senegaleses de Porto Alegre. 

 



158 

 

Os comentários sobre a situação narrada trazem novamente a questão do mérito 

em circulação (o sujeito que merece um lugar na sociedade que o não acolheu tão bem, 

mas que deveria, uma vez que ele trabalha honestamente, e progressivamente, sem 

perturbar a ordem da sociedade na qual escolheu viver).  

Analisando as questões que se referem ao preconceito, nossos entrevistados 

seguidamente mencionam o desconhecimento como um dos principais motivos para a 

repetição de falas e atos discriminatórios. A ausência de um conhecimento mais 

profundo sobre migrantes, sobre africanos, sobre senegaleses, por exemplo, é a causa 

que motiva boa parte das exclamações preconceituosas e estereotipadas, de acordo com 

nossos entrevistados. Mame evidencia a questão do desconhecimento (atrelado ao 

preconceito e à reprodução de argumentos preconceituosos) em um vídeo que ele 

repercutiu em sua página, SeneBrasil TV. No vídeo, fala sobre “sete coisas que você 

deveria saber sobre a África e os africanos”. 

 

 

Imagem 10.: Printscrean do vídeo republicado por Mame na página SeneBrasil TV. O vídeo 

trata dos principais estereótipos a respeito do continente africano e dos africanos, no geral. 



159 

 

O primeiro elemento que ela pontua é, justamente, o mesmo de Mame: África 

não é um país, é um continente. Nos comentários sobre o vídeo, com elogios, Mame 

responde: Pessoa ficam confundindo África com um país mais os brasileiros tem que 

estuda mais sobre a África (um elemento já reforçado durante as entrevistas que 

realizamos com ele) Há a noção de um passado primitivista que não resultará em um 

futuro ou presente de progresso (BHABHA, 2007). O vídeo é bastante significativo, 

pois, desmente alguns preconceitos sobre idioma, países, cor da pele, costumes, entre 

outros elementos. Um elemento específico que também chama a atenção é o comentário 

da protagonista do vídeo sobre o Haiti (O Haiti não fica na África, fica na América 

Central). Essa confusão, inclusive entre migrantes senegaleses e haitianos, é perceptível 

entre a imprensa e os comentários mais senso comum entre brasileiros. Outro 

preconceito que é desmentindo pela protagonista fala sobre “nem todos os africanos 

serem felizes, com roupas coloridas, festeiros”. A noção da felicidade extrema, da 

alegria apesar das dificuldades enfrentadas pelos africanos, é também um preconceito, 

ainda que baseado em elementos positivos, não negativos (a felicidade, a alegria).  

Assim, como traz Hall (2010), há no pensamento ocidental uma série de elementos 

sobre a cultura africana cristalizados com base no estigma e estereotipo, baseados, 

principalmente, na naturalização, uma estratégia que fixa a diferença. A África é 

representação de um passado genérico (GILROY, 2012), inóspito, infantilizado, 

selvagem. Essas condições binárias em relação ao homem branco ocidental (o negro 

como primitivo, selvagem, ignorante, por exemplo), foram naturalizadas nas rusgas do 

discurso (HALL, 2010) ao ponto que, mesmo os elementos identificados como 

benéficos (alegria, esperança, otimismo, força de vida), ao passarem por essa 

naturalização, inserem-se no ambiente de estigmas, pois, espera-se esse comportamento 

de todo e qualquer negro, todo e qualquer africano.  

Esses estereótipos, subvertidos, são, como nos aponta Bhabha (2007), as 

contradições e pulsões dos desejos e medos do discurso colonizador, carregados de 

elementos de selvageria, canibalismo, luxúria e anarquia. São elementos do medo e do 

desejo, pois, esse mesmo discurso colonial considera a realidade outra, substituindo-a 

por um produto do seu própria desejo: a criação dos mitos e dos estereótipos racistas, 

por exemplo (BHABHA, 2007). 



160 

 

Seguindo a ideia de preconceito, mas relacionando-a ao elemento religioso, 

trazemos uma publicação de Cher que fala sobre o islamismo associado ao terrorismo. 

A publicação, em inglês, da página United Muslims of America60, traz uma descrição 

sobre o vídeo compartilhado por Cher: Pope Francisco is telling some truth, watch and 

share.61 Já no começo do vídeo, o líder máximo da religião católica, Papa Francisco, 

sentencia: “Creio que não é correto identificar o islamismo com violência. Isso não é 

justo e não é verdade”. Na sequência do vídeo, Papa Francisco argumenta que a 

violência ocorre em países de maioria católica, portanto, não deveríamos falar em 

violência católica ou islâmica, mas em problemas de violência que acometem diferentes 

países, de diferentes orientações culturais e religiosas. 

 

Imagem 11.: Printscream de publicação compartilhada por Cher em outubro de 2016. 

 

Cher já comentou elementos parecidos em suas entrevistas, a respeito da não 

definição máxima de violência a partir de uma religião, ou mesmo do reducionismo a 

respeito da violência orientado apenas por ações individuais que são coletivizadas. Por 

                                                           
60 União dos Muçulmanos da América, tradução do inglês. 
61 Papa Francisco falando um pouco de verdade, assista e compartilhe, tradução do inglês.  



161 

 

isso que, ao compartilhar o vídeo, ele também escreve “É que sempre falo nas 

entrevistas”. A figura do Papa Francisco, como uma figura que representa a igreja 

católica, aparenta ser uma fonte credível na negociação entre muçulmanos e católicos (o 

catolicismo, inclusive, como uma das religiões predominantes no Brasil). Por 

compreenderem a importância do catolicismo e de figuras e elementos católicos para o 

imaginário brasileiro, Cher e Mame reproduzem conteúdos do próprio Papa Francisco 

sobre a religião islâmica. Essa negociação, inserida no contexto no qual o líder máximo 

de uma religião admite as qualidades de outra religião, é importante para os nossos 

entrevistados. Na publicação de Mame, que está no idioma francês, lê-se: “Le pape 

François: “Le Coran est um livre de paix”62.  

 

 
 

Imagem 12.: Printscream de publicação compartilhada por Mame 

 

Relacionando, ainda, a questão religiosa às publicações de nossos entrevistados, 

percebe-se o reforço do elemento da solidariedade. Assim como o combate ao 

                                                           
62 O Papa Francisco: O Corão é um livro de paz, traduzido do francês. 



162 

 

preconceito e a promoção da paz faz parte dos elementos religiosos que os mourides 

assumem, a solidariedade, na ação de promover a igualdade entre as pessoas, aparece 

nas publicações dos nossos entrevistados. Diop2 publica mais do que os outros 

entrevistados de Santa Maria – suas publicações são, em grande maioria, referentes à 

questão religiosa. Abaixo, a ilustração de uma de suas postagens durante o mês de 

novembro, na véspera da celebração do Grand Magal: 

 

Imagem 13.: Printscream de publicação veiculada por Diop2 em novembro de 2016, às 

vésperas da celebração religiosa do Grand Magal. 

 

Na publicação, escrita no idioma francês, lemos que, em tradução nossa, “o 

Islamismo é uma religião de paz, respeito, solidariedade e tolerância. Com BAMBA, 

tudo é possível”. Na véspera do Magal, todos eles trocaram suas imagens de perfil (a 

foto principal) e de capa (a ilustração maior superior no perfil do usuário da rede social) 

para imagens de Cheick Amadou Bamba ou de Ibrahima Fall. Aos poucos, todos os 

perfis, compartilhando o evento para a realização do Grand Magal, utilizam uma 

imagem que é icônica para os mourides. Abaixo, o exemplo de como ficou o perfil de 

Diop2 durante a preparação para o Grand Magal.  

Na foto de perfil, a imagem de Cheick Amadou Bamba. Na capa do perfil de 

Diop2, uma imagem de Ibrahima Fall (da vertente Baye Fall, que ele e os companheiros 

seguem). Na descrição de seu perfil, uma frase chamando para “sorrir com Bamba 



163 

 

(Cheick Amadou) e mudar a vida com Cheick Ibra (Ibrahima Fall)”. Eles organizaram, 

também, um evento disponibilizado no Facebook, convidando para a realização do 

Magal. O evento descrevia, em português, a celebração religiosa e o significado da data 

mais importante para os seguidores de Bamba. 

 

 

 

Imagem 14.: Printscream de perfil pessoal de Diop2 na rede social online Facebook. 

Durante o mês de celebração do Grand Magal, os senegaleses celebram a religião também através 

das redes sociais online. 

 

 Mame e Cher também participaram da divulgação do Grand Magal em suas 

cidades. Durante a realização da celebração, ambos divulgaram vídeos em seus perfis e 

se utilizaram de uma recente ferramenta disponibilizada pelo Facebook: a transmissão 

ao vivo. Com esse recurso, o usuário pode transmitir aos seus seguidores um vídeo em 

tempo real de quaisquer atividades que deseje publicar na rede. Assim, tanto Mame 

quanto Cher fizeram suas transmissões do Grand Magal, que foram acompanhadas por 

senegaleses em diferentes lugares do mundo (como eles próprios relataram depois).  

Cher também costuma publicar, em português, algumas “curiosidades” sobre a 

sua religião. No dia três de outubro, por exemplo, Cher publicou: “Hoje é dia primeiro 



164 

 

de janeiro do nosso calendário muçulmano”. Assim, da mesma forma, ele já fez 

publicações nas quais explicava porque a última quarta-feira do mês safar (o calendário 

lunar para os muçulmanos) era considerada uma data negativa, na qual eram necessárias 

orações pedindo por proteção. Dessa forma, Cher costuma sempre ser didático em 

relação a sua cultura e costumes, fazendo publicações que mais exemplifiquem e 

expliquem seus costumes aos brasileiros do que refletindo para si mesmo e para sua 

comunidade (ainda que as mesmas postagens com essas explicações atinjam também os 

mourides senegaleses). Para os entrevistados em Santa Maria, mesmo que também se 

utilizem de explicações sobre suas práticas religiosas, é mais comum o tipo de 

publicação que exalta a religião (em wolof e em francês, o que já denota a orientação do 

público) e que a compartilha com pares, não com estranhos, que desconheçam a prática. 

Também sobre as questões que envolvem elementos da diferença, identificamos 

uma publicação na qual Mame exibe, na sua opinião, as diferenças que se assemelham 

entre muçulmanos e não praticantes dessa religião. Mame acredita na integração a partir 

do esporte e da educação, por isso, compartilhou uma imagem que ilustra duas 

jogadoras de vôlei – uma delas está com o corpo coberto e utiliza um lenço ao redor da 

cabeça (que, imediatamente, remetemos à cultura muçulmana, das mulheres que 

utilizam véus e lenços para cobrir a cabeça), enquanto a outra traja roupa de praia: 

 



165 

 

 

Imagem 15.: Printscream de publicação veiculada por Mame durante os jogos olímpicos do 

Rio de Janeiro, Brasil. 

 

 A publicação foi feita durante a realização das Olímpiadas no Rio de Janeiro, em 

2016. A publicação traz a hashtag #Rio2016 (em referência à competição) com a 

seguinte legenda, em inglês, que traduzimos para: Rio2016 nos deixa imagens como 

esta. Duas culturas desfrutando do mesmo esporte. A ideia de que existe uma 

semelhança atravessada pela diferença é recorrente nas publicações de nossos 

entrevistados. Devido a sua própria experiência migratória, os sujeitos começam a 

perceber, em meio a um estranhamento e diferenciação, elementos que são 

complementares, ou partilhados, entre os costumes e hábitos que, até então, 

representavam mais uma diferença explícita que um ponto de convergência. Como 

aponta Souza Santos (2009), há a necessidade da ecologia do reconhecimento, pautando 

a inteligibilidade e o conhecimento sem a “canibalização” das culturas. Esses elementos 

vinculados ao direito à diferença precisam casar com as garantias dos direitos sociais, 

políticos e culturais (TOURAINE, 2007), levando em consideração as localidades tanto 

quanto as “globalidades”, construindo culturas sem hierarquias (SOUZA SANTOS, 

2009). A hierarquização de costumes é repensada pelo migrante: em alguns 

movimentos, ele se vê enquanto vítima dessa hierarquia, tendo seus costumes e sua 



166 

 

cultura diminuídos em relação ao outro; em casos diferentes, reforça e alimenta a sua 

própria cultura, elevando a mesma, considerando-a mais digna e melhor do que a 

cultura do outro com a qual teve contato através da experiência migratória.  

Em outro vídeo, Mame entrevista (na companhia de um amigo seu que o auxilia 

com a SeneBrasil TV) um brasileiro que se converteu ao islamismo. O vídeo mescla 

português e wolof, com perguntas feitas em português pelos migrantes ao brasileiro, que 

as responde também em português. O vídeo possui vários comentários, a maior parte em 

wolof, de senegaleses agradecendo e celebrando a adesão de mais um integrante à 

comunidade religiosa. 

No vídeo em questão, fica explícita a organização diversa proposta por Mame na 

produção de material midiático que dialogue e converse com diferentes culturas e 

nacionalidades – a começar pela opção do idioma. No vídeo, há trechos da conversa em 

português (as perguntas são feitas em português para o entrevistado, que as responde no 

mesmo idioma), seguidas da tradução para o wolof, para o acompanhamento de 

senegaleses que não estão habituados com o idioma português. Na entrevista, 

entrevistador e entrevistado falam sobre a relação harmônica proposta pela religião 

islâmica, sob seus pontos de vista, assim como a amizade e os laços estabelecidos entre 

pessoas de nacionalidades diferentes a partir de sua comunhão religiosa (o islamismo). 

Mesmo que os muçulmanos se esforcem pela solidariedade e respeito pregados por sua 

religião, não passa despercebido a satisfação por partilhar com outro da mesma 

orientação religiosa (islâmica) em um cenário no qual essa mesma orientação não é a 

dominante. Ou, como nos diz Bhabha (2007), “ser diferentes daqueles que são 

diferentes faz de você o mesmo” (BHABHA, 2007, 78). Brasileiro e senegalês são 

unidos pela diferença que existe entre brasileiros e senegaleses a partir do momento em 

que ambos buscam mesclar essa diferença e transformá-la em uma comunhão cultural (e 

religiosa). 

 



167 

 

 

Imagem 16.: Printscream de vídeo veiculado na página SeneBrasil TV, com uma entrevista 

com brasileiro sobre a conversão à religião islâmica. 

 

 

Além da questão religiosa, o elemento da condição migrante também é abordado 

recorrentemente por Mame, que possui um ativismo ligado aos direitos dos migrantes 

no Brasil (em sua entrevista, ele já sinalizou acompanhar páginas que tratem do assunto, 

assim como realizar uma leitura recorrente do Diário Oficial da União na busca por 

alterações na legislação para migrantes). Em uma de suas publicações, que ele 

compartilha da página Conectas (uma ONG internacional pelos direitos humanos, em 

São Paulo) informações sobre a lei da migração no Brasil. A orientação política, de 

migrar enquanto um direito humano, fica evidente:  

 



168 

 

  

Imagem 17.: Printscream de publicação compartilhada por Mame em seu perfil pessoal. 

 

O mesmo ocorre em algumas publicações de Cher – quando ele divulga a 

Marcha do Imigrante, ocorrida em Caxias do Sul, utilizando a hashtag 

#somostodosimigrantes. As ações desenvolvidas por ele, na promoção da educação para 

migrantes (de legislação, português e outros temas), bem como a realização de palestras 

em faculdades diversas, demonstram também a preocupação política de Cher com as 

questões envolvendo os migrantes no Brasil contemporâneo. Por fim, trazemos uma de 

suas publicações mais significativas: as aulas de português que ele ministra para 

senegaleses através da internet. No exemplo abaixo, ele procura oferecer ao migrante 

senegalês uma noção básica de perguntas e respostas para uma entrevista de emprego 

formal no Brasil:  

 



169 

 

 

Imagem 17.: Printscream de vídeo veiculado por Cher na página Senegal, Ser Negão, Ser Legal. 

 

 Mame também se utiliza do processo pedagógico das redes com seus grupos de 

ensino de português, wolof e francês através do Whatsapp (como já exemplificamos 

anteriormente). Em entrevista, Cher relatou que suas publicações de ensino do 

português são procuradas por migrantes em todo o Brasil. Por conta disso, ele recebe 

recados e pedido de apoio e ajuda de senegaleses residindo em diversos estados 

brasileiros. Esse elemento demonstra uma certa identificação comunitária entre os 

migrantes senegaleses que vivem no Brasil, mesmo que cada indivíduo ou grupo esteja 

em cidades e regiões completamente diferentes (e, em muitos casos, distantes). Pelas 

dimensões continentais do Brasil, fica complicado delimitar que a experiência brasileira 

da migração senegalesa seja a mesma, mas, através dos usos das redes entre os sujeitos, 

as distâncias e diferenças dentro do país se encurtam, de certa forma. O senegalês em 

um estado há quilômetros de distância está mais próximo (através da internet) de outro 

senegalês do que os brasileiros que, mesmo vivendo em casas ao lado, não partilham da 

mesma experiência ou são distintos em costumes e hábitos. Fica evidente, portanto, o 

uso comunitário das redes online por parte dos migrantes senegaleses – os apoios, 

auxílios, ajuda e companheirismo são independentes da localidade em que vivem; 

dependem, mais fortemente, de serem, esses sujeitos, senegaleses e partilharem de uma 



170 

 

experiência migratória no Brasil, o que os aproxima independentemente da distância 

física. 

 

 

4.3 Apontamentos sobre as representações midiáticas da identidade 

senegalesa em diáspora (webdiáspora, usos sociais e autorrepresentação) 

 

Quando realizamos as entrevistas e as observações participantes, promovendo os 

primeiros encontros com nossos entrevistados, levamos em consideração três 

categorias macro: 1) a experiência migratória pessoal do sujeito; 2) a experiência no 

cotidiano brasileiro; 3) e os usos sociais dos meios e representação midiática/relação 

com a mídia. Assim, cada pergunta que fizemos tentou contemplar uma discussão que 

envolvesse esses elementos, discutindo sobre as rotinas dos entrevistados, de em quais 

condições chegaram ao Brasil, das dificuldades, dos elementos que eles consideravam 

mais diferentes ou atrativos, dos problemas, do uso da internet e das redes sociais, do 

modo como se informam e como produzem comunicação entre os seus e para/com 

brasileiros.  

Simultaneamente ao exercício de realizar as entrevistas (presencialmente ou 

através das redes sociais), contemplamos a observação online dos perfis dos sujeitos na 

rede social Facebook. Para a observação desse material, e, consequentemente, coleta 

para nossa análise, também levamos em consideração três categorias macro. Foram 

elas: 1) usos sociais dos meios; 2) identidades senegalesas em diáspora; 3) e 

representação (eixo para visão sobre representação midiática e autorrepresentação). 

Nesse exercício de diálogo, estabelecendo uma análise contínua entre as entrevistas e as 

publicações online, fomos identificando categorias em comum nas publicações online e 

nas falas e comentários realizados nas entrevistas com os nossos colaboradores desta 

pesquisa. 

Assim, traçamos e definimos nove categorias que organizassem todo o 

conteúdo identificado: categorias que se relacionam, se contrapõem e se complementam 

entre si durante as falas e as publicações dos entrevistados. Essas categorias sintetizam 



171 

 

os principais sentidos acionados pelos migrantes sobre a representação da migração 

senegalesa segundo suas experiências.  

Estes são os elementos acionados pelos migrantes para entender o processo 

migratório, sua condição migrante, as relações Brasil – Senegal, o que é ser migrante e 

senegalês no contexto brasileiro. Neste ponto do texto, trazemos uma síntese dos 

principais aspectos que nos propusemos a analisar quanto aos conceitos de 

representação midiática da identidade senegalesa em diáspora, além das apropriações 

dos próprios sujeitos da mídia tradicional, bem como os usos sociais da internet (por 

meio das redes sociais online) e suas experiências cotidianas. Nesse contexto, as 

categorias elencadas, com seus respectivos elementos considerados durante a análise, 

foram: 

1. Africanidades – elementos referentes à África, ao pan-africanismo, aos 

cultos afros de empoderamento, de valoração do continente, de unidade 

africana, de referência aos países, de relação com o conhecimento e o 

desconhecimento de brasileiros sobre o continente africano; 

2. Ativismo – publicações referentes à inserção na política brasileira, na 

participação política e cidadã em diferentes instâncias, no envolvimento 

com projetos sociais, na criação e fomento de atividades, organizações e 

associações, na divulgação e participação de atos, atividades e afins; 

3. Brasil (identificações e diferenças) – referências ao Brasil e ao 

envolvimento do sujeito com elementos nacionais brasileiros, assim 

como a relação com as diferenças identificadas entre brasileiros e 

senegaleses; 

4. Condição Migrante – publicações e relatos memorando as migrações 

internacionais, referências aos direitos humanos, à mobilidade humana, 

preocupação com a causa ou identificação com a experiência migratória; 

5. Mídias – destaque para publicações e colocações que falassem 

diretamente sobre mídias diversas, com compartilhamento de reportagens 

e material midiático tradicional produzido no Brasil, referência às 

entrevistas cedidas pelos migrantes em outras ocasiões, lembranças de 

material midiático envolvendo suas comunidades; 



172 

 

6. Preconceito, racismo e xenofobia – três elementos acoplados para falar 

sobre discriminação em relação ao migrante no Brasil. Selecionamos 

publicações e comentários que expressassem a questão do racismo e do 

preconceito com migrantes africanos no país; 

7. Religião – uma das subcategorias mais expressivas, a questão da religião 

aparece em muitas publicações de senegaleses no Brasil, principalmente 

em elementos referentes ao islamismo, à confraria mouride e ao líder 

mouride Cheick Amadou Bamba; 

8. Senegal (elementos culturais e nacionais) – elementos nacionais em 

referência ao Senegal (bandeiras, hinos, seleção de futebol, divisões 

nacionais, atrativos turísticos, alimentos, roupas, danças, folclore e etc). 

Publicações referentes a diferentes elementos culturais presentes tanto 

para culturas senegalesas quanto para brasileiras; 

9. Trabalho, integração e educação – Publicações voltadas para 

divulgação de vagas de emprego, para apoio e auxílio na busca por 

trabalho, no apoio à aprendizagem do idioma (português) ou de ofícios 

diversos, bem como atividades realizadas em parceria com brasileiros 

que visassem a emancipação do sujeito no cotidiano brasileiro. 

Relacionadas à formação de redes de apoio e partilha. 

 

Dentre todas as categorias que analisamos e combinamos no procedimento de 

análise desta pesquisa, a que mais se destacou entre as publicações (pelas vezes em que 

foi mencionada ou pela frequência com que é memorada através de publicações) foi a a 

categoria da religião. Tanto em elementos que discutiam as questões referentes ao 

preconceito, quanto sobre mídia e cultura, a temática religião atravessou boa parte das 

publicações online de nossos entrevistados. No caso dos entrevistados de Santa Maria, 

essa temática é evidentemente predominante em comparação com as demais. A devoção 

a Bamba, assim como os elementos que divulgam festividades religiosas, datas 

importantes, celebrações pelo mundo, são as preferidas pelos entrevistados em Santa 

Maria (e, também, com forte destaque nas publicações de Mame e Cher).  



173 

 

Cher, por sua vez, além da questão religiosa, também articula e repercute 

conteúdos com maior frequência nos temas relacionados ao associativismo e ativismo, 

à condição migrante e a elementos que relacionem trabalho e educação. Pelo seu 

papel de “líder” de um coletivo, principalmente, Cher desempenha a função de divulgar 

atividades, além de organizá-las, de comentar e repercutir ações de apoio e suporte a 

outros migrantes, através do envolvimento direto que possui com a repercussão 

midiática tradicional. Assim, um elemento que percebemos diretamente entre as falas e 

as publicações de Cher (e também de Mame) é o elemento formativo e educativo do 

conhecimento – tanto no que diz respeito a informações sobre África/Senegal, quanto 

sobre ações de formação e educação para que senegaleses tenham acesso ao idioma, às 

políticas migratórias e a direitos trabalhistas no Brasil, por exemplo.  

Para barrar as diferenças segregadoras e o estereótipo com relação aos 

brasileiros, e para promover a integração dos senegaleses à realidade brasileira, o 

elemento educativo tornou-se fundamental para nossos entrevistados – nas relações 

diárias, nos objetivos de construir um coletivo, dar entrevistas, criar canais 

comunicativos, entre outras iniciativas. Assim, percebemos uma representação midiática 

transpassada pelos sentidos educativos. Os entrevistados enxergam na visibilidade 

midiática uma forma de suprir o desconhecimento sobre a África, sobre os africanos e, 

especificamente, sobre os senegaleses. A solidariedade, o elemento que eles tanto 

reproduzem sobre a religião, acaba realmente se materializando nas ações nas quais eles 

visam toda uma comunidade de migrantes senegaleses para além dos municípios onde 

residem, extrapolando as fronteiras geográficas e criando redes de partilha de 

conhecimento e de trocas da experiência migratória. Como já definimos, o conceito para 

webdiáspora insere-se no ambiente de criação de espaços comunicacionais marcados 

pelo deslocamento (e suas lógicas) e pela vivência atravessada pela própria rede na 

experiência diaspórica (BRIGNOL, 2010). 

Uma das observações mais salientes entre pesquisadores e observadores do 

fenômeno migratório senegalês em direção ao Brasil é a presente formação de redes e 

fluxos de intercomunicação entre esses migrantes – são redes que vão se constituindo 

por fatores de localização, regionalização, amizade, interconhecimento, existindo em 

formato circular, possibilitando trocas formais e informais (no trabalho e no aspecto 



174 

 

religioso, para fornecer dois exemplos), deslocando e integrando as maneiras como o 

migrante passa a estabelecer relação com o Senegal enquanto vive e trabalha no país por 

ele escolhido (TEDESCO; GRZYBOVSKI, 2013). Um caso especifico que pode ser 

pensado em nossa pesquisa é a ausência da presença de mulheres senegalesas nessa 

narrativa sobre migração. A presença das mulheres é ainda muito pequena em 

comparação a dos homens, e, não é possível fechar os olhos para o sistema bastante 

patriarcal da religião muçulmana, a opção religiosa da maior parte dos nossos 

entrevistados. Até poucas décadas, as mulheres senegalesas migravam muito em 

decorrência da necessidade de reagrupamento familiar – porém, atualmente, esse 

cenário já aponta um empoderamento de senegalesas em busca de postos de emprego e 

desenvolvimento nos países de migração (SAKHO et al, 2015), diversificando o cenário 

da migração senegalesa.  

No mesmo sentido de redes, notamos que, em muitos casos, o contato com 

Mame e Cher (e com outros líderes de associações e coletivos senegaleses) são 

realizados por meio das redes sociais, subvertendo a mediação midiática tradicional 

(assim como, em alguns casos, também negociando com a mídia tradicional local, a 

exemplo do comportamento de Cher). Há, na atualidade, uma mediação de rede de 

contato, estabelecida e gerada nessa necessidade de partilha de conhecimento e 

vivência, que chega de brasileiros a senegaleses, ampliando a esfera da discussão e do 

conhecimento para além do meio midiático tradicional (ainda que todos os nossos 

entrevistados validem muito a presença do discurso midiático sobre a migração 

senegalesa no Brasil, o que transparece na solicitude com entrevistas, no 

compartilhamento da produção midiática, no contato com jornalistas e pesquisadores, 

por exemplo). Assim, essa criação e manutenção de redes, permite aos sujeitos sua 

organização cultural e política em rede, a aquisição de um sentimento de pertencimento 

e cidadania (local, transnacional e global) através das apropriações diferentes 

(ELHAJJI; ESCUDERO, 2015).   

Mame também possui muitas publicações relacionadas à religião, somadas a 

questões de ativismo, trabalho, integração e educação (divulgando seus trabalhos, as 

organizações que integra, as atividades que desenvolve ou participa). Além desses 

elementos, também reforça muitos elementos da cultura senegalesa, com exaltações de 



175 

 

sua nacionalidade e de elementos típicos de seu país. Por argumentar bastante sobre o 

desconhecimento a respeito do Senegal (e do continente africano como um todo), Mame 

visivelmente relaciona educação com preconceito, elencando que criar estereótipos se 

baseia, principalmente, na falta de informação sobre determinado tópico. No caso, 

identificado por ele, a ausência de informação aos brasileiros sobre a África e sobre o 

Senegal é que geraria boa parte do preconceito com migrantes vindo dessa localidade 

para o Brasil.  

Com relação às entrevistas, percebemos uma maior identificação com as falas 

nas categorias da religião, além dos elementos que identificavam as diferenças entre 

Brasil e Senegal. Um aspecto que nos provocou bastante foi o das diferenças entre 

brasileiros e senegaleses: em um primeiro momento, elaboramos questionamentos que 

fizessem com que os nossos entrevistados refletissem sobre suas diferenças (em 

comparação com os brasileiros). A resposta que recebemos foi mais complexa do que a 

diferenciação imediata pela nacionalidade. Todos os entrevistados, em seus diferentes 

graus de apropriação do português, nos responderam que não é possível delimitar pela 

nacionalidade um comportamento único. A experiência migratória também amplia as 

visões e as possibilidades de conhecimento e reconhecimento que os sujeitos adquirem 

na convivência intercultural diária. 

Ainda para pensar a questão da diferença, conforme salienta Hall (2010), é 

preciso entendê-la enquanto ambivalente em sua essência, podendo ser significada para 

o diferente de forma positiva ou negativa. Essa característica ambivalente da alteridade 

se descreve pelas diversas maneiras de observar o outro e de qualificá-lo diante da 

sociedade global, fazendo com que a diferença em relação ao outro migrante não se 

expresse apenas pela alteridade, mas, também, através de uma hierarquia de valores do 

que a sociedade considera como positivo ou negativo. Nas rusgas do discurso, esse 

outro migrante, ainda que não apareça explicitamente como mau sujeito, tem sua 

capacidade de soberania e empoderamento reduzidas à empatia caridosa através de 

histórias de superação narradas na esfera midiática. Ainda que a representação social na 

esfera midiática sugira elementos que não poderão ser jamais contrapostos, é importante 

lembrar, conforme salienta Goffman, que “(...) devemos estar capacitados para 

compreender que a impressão de realidade criada por uma representação é uma coisa 



176 

 

delicada, frágil, que pode ser quebrada por minúsculos contratempos” (GOFFMAN, 

2001, p. 58).  Assim, ainda que fortemente impressas no discurso ocidental, através de 

estigmas e da circulação do poder no discurso, a representação dos africanos, bem como 

da África em si, através da esfera midiática, pode sofrer alterações, abrindo o escopo de 

significados possíveis além dos estereótipos já produzidos nos últimos tempos.  

Eles percebem as nuances do preconceito, não apenas por uma questão de cor da 

pele (negritude), mas através do desconhecimento. Associam conhecimento à ausência 

gradual do preconceito e enxergam que não há apenas visões distorcidas da realidade 

africana, mas reducionismos e ignorância sobre a realidade do continente e seus países. 

Não há conhecimento que chegue através da escola e da mídia, como eles próprios 

levantaram durante as entrevistas. O conceito de África, como problematiza Hall 

(2003), é, aos olhos do paradigma europeu, uma construção moderna, que 

simplificadamente se refere a “uma variedade de povos, tribos, culturas e línguas cujo 

principal ponto de origem comum situava-se no tráfico de escravos” (HALL, 2003, p. 

31). Portanto, é possível problematizar, no sentido do que Hall argumenta, que o 

desconhecimento pode ser, em muitos casos, uma forma de conhecimento, baseada na 

manutenção e garantia das diferenças que inferiorizam. O racismo, por exemplo, é tanto 

um suposto saber imediato sobre o outro (sendo, assim, um sistema de representações) 

quanto uma relação social concreta no interior de um território que se identifica 

enquanto nacional (SODRÉ, 1992). Assim, a sociedade e o pensamento ocidental 

“definem” (por meio de rasgos de sentido que são intencionalmente ou não definidos) o 

que seria o conhecimento africano, o pensamento africano, cristalizando, também, o que 

é a identidade africana e quais são os conhecimentos propagandas sobre o continente, 

sua história e contexto cultural, social e econômico. Perturbadoramente, como aponta 

Frantz Fanon (2008), “aquilo que se chama de alma negra é frequentemente uma 

construção do branco” (FANON, 2008, p.30). A definição do conhecimento baseada no 

desconhecimento propaga sentidos que não são genuínos dos povos africanos, mas que 

se limitam aos mesmos (como o primitivismo, a alegria extrema, a hipersexualização, o 

extremismo religioso, entre outros mitos racistas e preconceituosos). 

Ainda sobre as questões que envolvem o preconceito, percebemos que Cher 

identifica maneiras mais “leves” de discutir preconceito racial. A questão que envolve 



177 

 

ele ser “negão”, como ele mesmo se denomina em vários momentos, perpassa uma 

maneira de ele se apropriar do termo (e do sentido que o mesmo possuía) e ressignificá-

lo em seu cotidiano e para seu uso. Como nos aponta Hall (2010), “la identidad está 

dentro de discurso, dentro de la representación. Es constituida en parte por la 

representación. La identidad es una narrativa del sí mismo, es la historia que nos 

contamos de nosotros mismos para saber quénes somos.” (HALL, 2010, p. 345). Assim, 

Cher conta sua história a partir da narrativa de apropriação do termo ser negão (e ser 

legal), fazendo constantes publicações em que joga com a sua afirmação étnica e 

identitária – mas não se restringindo a isso (como é perceptível pelas constantes 

atividades, palestras, eventos que ele compartilha e que integra que são discussões sobre 

o racismo, a afirmação da negritude, ações afirmativas, entre outros). 

A maior parte dos nossos entrevistados para esta pesquisa têm uma relação com 

esporte e percebe a integração também através desse meio, assim como através da mídia 

e do trabalho (a relação entre a seleções de futebol de ambos os países, as competições 

olímpicas, a prática de esportes no Brasil, normalmente uma atividade que está mais 

para o âmbito do lazer – que foge um pouco da rotina tão marcada pelo trabalho – e que 

pressupõe a integração presencial com brasileiros e outros migrantes de distintas 

nacionalidades).  O associativismo aparece, da mesma forma, como uma oportunidade 

de apoiar e ajudar migrantes em uma condição em que são desassistidos pelo estado 

brasileiro. Nesse mesmo sentido, percebemos, tanto nas publicações online quando nas 

falas durante as entrevistas, uma valorização da cultura senegalesa. Há uma 

valorização à família, ao respeito, aos dogmas da solidariedade e da religião, bem como 

do continente africano.  

A questão da valorização da cultura, todavia, também é um elemento a ser 

considerado: como nos lembra Grimson (2011), os povos não se movem com suas 

culturas, como se fossem esses elementos de bagagem fixas carregadas como malas de 

mão. Na realidade, pensar que, como “la cultura no se porta  en la sangre, como la 

cultura está vinculada a contextos sociales específicos y a desigualdades de poder  

históricas, cualquier definición que utilicemos de ‘cultura’ debe implicar 

necesariamente sus procesos de cambio” (GRIMSON, 2011, p.37). Ao movermos os 

contextos, movemos também elementos culturais. Por isso, não há uma reprodução 



178 

 

exata dos modelos de vida do migrante antes e depois do processo de migração, sem 

que a sua cultura e os modos de vivência de sua cotidianidade não sejam interferidos e 

atravessados por outras experiências culturais. Com isso, não produzimos 

necessariamente elementos híbridos de cultura, mas, também, não levamos a bagagem 

cultural sem que a mesma tenha sido movida e remexida com base na experiência 

diaspórica. Há, portanto, continuidades e rupturas (GRIMSON, 2011). Essa é, também, 

a própria síntese da cultura atrelada à diáspora. Há, ainda, no cerne dessa discussão, o 

elemento da tradução (HALL, 2006), caminho que aponta para a possibilidade de 

formações identitárias que ultrapassam fronteiras nacionais, compostas por pessoas 

dispersadas pelo globo, em constante negociação de sua cultura de origem com os traços 

culturais novos a que estão submetidos, compondo a tradução (HALL, 2006). Essas 

identidades, portanto, são “(...) irrevogavelmente, o produto de várias histórias e 

culturas interconectadas, pertencem a uma e, ao mesmo tempo, a várias ‘casas’ (e não a 

uma ‘casa’ particular)”, (HALL, 2006, p. 89). 

No cotidiano dos entrevistados percebemos o elemento laboral como indício da 

migração enquanto marcante em seus relatos (preocupações com dinheiro, com vagas, 

com redes de trabalho e documentação). Porém, todos reforçam a necessidade de 

conhecimento na experiência de migração (a aprendizagem, a partilha, a compreensão 

do diferente), atentando para algo além da questão laboral e financeira como motivação 

para migrar. Assim, ainda que existam tais motivações econômicas e laborais para uma 

rede de migração senegalesa para o Brasil na contemporaneidade, não podemos reduzir 

suas motivações à questão do trabalho e renda. Aos poucos, através das associações, 

iniciativas de comunicação, diálogo, relacionamentos (e muitos outros tipos de 

vínculos), vamos compreendendo que a migração senegalesa pode deixar de representar 

o outro imediato e explicitamente diferente para ser a alteridade no cotidiano.  

Em relação ao discurso midiático, especificamente, sobre a migração senegalesa 

no Brasil, um dos elementos mais fortemente identificados pelos entrevistados é a 

questão do vitimismo. O sentido desempoderador dos sujeitos por meio de elementos 

que o vitimizam, tornando-o fraco e carente em relação a outros que desfrutam de maior 

independência. Assim, o estranhamento em relação ao outro migrante não fica apenas 

restrito ao campo do racismo explícito e da xenofobia visível. O estranhamento também 



179 

 

está localizado na construção de um discurso que tende apenas a vitimizar o sujeito 

migrante, desempoderando-o da soberania sobre sua própria vida. O discurso 

“racializado”, do qual Hall (2006) fala também encontra na cultura nacional um 

discurso – “um modo de construir sentidos que influencia e organiza tanto nossas ações 

quanto a concepção que temos de nós mesmos” (HALL, 2006, p. 50-51). O discurso 

racializado é capaz de intervir na questão brasileira também pela ideia de outro que não 

eu, através da concepção nacionalista. Além do migrante não ser o mesmo que eu, ele 

também é, conforme o discurso racializado, o outro inferior, pertencente a um 

continente estigmatizado, vitimizado e primitivo, não emancipado e carente – isso 

quando o discurso não beira a máxima xenófoba ou racista e, ao invés de vitimizar o 

africano, o exclui completamente por meio de ofensivas 

Dialogando com a questão da vitimização do outro, o que podemos perceber, 

hoje, em muitas discussões produzidas pela mídia tradicional, é a ideia de uma saga 

vivida pelo migrante: midiaticamente falando, não faltam problemas, conflitos, esperas 

e frustrações de expectativas para rechear o imaginário a respeito do sofrimento. O 

herói, após passar por todo o sofrimento, é digno de vencer de fato. A esse elemento do 

imaginário coletivo, que se presume aos migrantes, é que se desenha o ideário de 

“saga”. Para relacionar ao elemento de sobrevivência, pensamos no termo diáspora 

(HALL, 2003) como um conceito apropriado do povo judeu para as questões africanas 

(GILROY, 2012). A referência é também calcada no elemento da cultura judaica que 

denota calvário e sofrimento em direção à terra esperada pelo povo judeu. A terra onde, 

finalmente, se poderá viver e conviver plenamente.  

A concepção da migração como um calvário a ser ultrapassado pelo migrante, 

assim como foi pelo povo judeu ao vagar pelo deserto, de acordo com a cultura judaica, 

demonstra a aproximação com o sentido da migração apenas no universo do sofrimento. 

Entender esse sentido representado pela mídia, e por outros espaços culturais da 

contemporaneidade, não é ignorar problemas e sofrimentos impostos a migrantes, ainda 

mais diante do atual contexto de enrijecimento de fronteiras e crise global, porém, é 

também entender que essa representação pode estar definida dentro do estereótipo de 

sofrimento. O estereótipo, como já visto anteriormente, representa um recorte da 

realidade como se o mesmo fosse a sua totalidade naturalizada, impedindo erupções 



180 

 

diferentes no tecido do discurso padrão. A representação do migrante como aquele que 

sonha com o ideal de uma vida melhor em outra terra que não a sua está presente no 

imaginário desde o princípio dos fluxos migratórios na sociedade moderna e 

contemporânea. Como o próprio Cher fala em suas entrevistas, há o recorte do 

“coitadinho”, carente de pena e apoio, incapaz de sobreviver às intempéries da sua saga 

enquanto migrante em busca de dignidade e trabalho.  

No mesmo sentido, fugindo da vitimização, mas apontando para outro extremo, 

percebemos a criação do migrante “esperado”: trabalhador, dedicado, intercultural 

adaptado. Quando nossos entrevistados falam que gostariam de ver um esforço maior 

por parte da produção midiática no exercício da alteridade e do intercultural, eles 

também falam na desacomodação que os nacionais deveriam criar em relação aos 

estrangeiros. O discurso tradicional e acomodado prega que são os migrantes que 

precisam se adaptar à realidade brasileira, não o contrário, em nenhuma circunstância. 

Assim, o migrante admirado é o que se destaca por integrar-se totalmente ao Brasil 

(trabalhando, estudando, esforçando-se). Assim, alguns exemplos citados pelos nossos 

entrevistados carregam esse sentido: ainda que não pelo vitimismo, a ideia do migrante 

esperado (integrado pelo esforço e pelo trabalho, sem reclamar) também demonstra um 

arquétipo preconceituoso do estrangeiro que, mesmo através do/pelo fascínio, não foge 

do esperado.  

Assim, o discurso midiático acaba atravessando também a discussão feita pelos 

próprios migrantes: do completo estranhamento à construção do “bom migrante 

esperado” – aquele que trabalha e vence por suas próprias forças, aquele que se integra, 

parcialmente, adaptando-se ao contexto brasileiro, mas, sem causar grandes 

estranhamentos e sem sacudir demais as certezas do contexto brasileiro. O que é 

demonstrado, em muitos casos, é a sensação de “convidado” que muitos migrantes 

repassam em suas falas. “Não podemos reclamar, já que somos os convidados na casa 

alheia”. Os migrantes que vivem e habitam em uma terra que não é a sua e, portanto, 

não podem reclamar. Essa forma de ser respeitado na sociedade brasileira provém do 

mérito e da integração - uma integração que, em muitos casos, mascara o racismo, pois 

o concebe como a mistura positiva vivida na democracia racial (DA MATTA, 1987). A 

politização da discussão sobre racismo dá lugar ao vitimismo (que é percebido pelos 



181 

 

nossos entrevistados nos momentos em que eles lembram de recortes midiáticos muito 

centrados apenas nos problemas, preconceitos e dificuldades vividos por senegaleses e 

reproduzidas na esfera midiática). O mérito de vencer pelo próprio esforço e trabalho 

acaba sendo uma resposta subjetiva ao vitimismo - vide exemplo de Mame, quando o 

mesmo narra o caso de um amigo seu que teria ido à televisão pedir ajuda para comer e 

trabalhar. Mame, mesmo consciente da necessidade de políticas públicas para a 

migração, responde à ação do amigo com a afirmação de que “nunca precisou do Estado 

para se alimentar; nunca pediu caridade a outros”, por exemplo. Na subjetividade do 

migrante, principalmente quando a sua migração vem carregada do sentido de ascensão 

social e econômica, o trabalho, o mérito e o esforço são necessários, além de requisitos 

que o apresentam à sociedade que o “acolheu” como um bom migrante.  

Ainda sobre desconhecimento, as lacunas dessa ausência de vozes realmente 

empoderadas são preenchidas pelas apropriações dos próprios migrantes na busca por 

organizar e desenvolver mídias próprias, através de ferramentas disponibilizadas nas 

redes sociais online. Muitos dos nossos entrevistados (até mesmo os que afirmaram 

assistir à televisão ou ler jornais) são enfáticos sobre a sua conexão diária: eles estão 

diariamente mais disponíveis online do que interessados nas mídias tradicionais. Assim, 

os elementos que os preocupam e a sua busca por informação intensifica-se pelo uso da 

internet. Nessa, pelo uso constante de redes sociais. Dessa forma, “(...) a tecnologia 

remete hoje não só, e nem tanto, à novidade dos aparatos, mas também a novos modelos 

de percepção e linguagem, a novas sensibilidades e escrituras” (MARTÍN-BARBERO, 

2014, p.25). As imagens (por fotografias e vídeos) são elementos poderosos nesse 

sentido, pois, em muitos casos, superam as palavras e as questões do idioma. Em muitos 

casos, pudemos entender uma imagem ainda que toda a sua legenda seja escrita em 

wolof (que ainda não compreendemos). O mesmo por parte dos senegaleses que ainda 

não se apropriaram do português, mas que interagem com Mame e Cher (em seus perfis 

e em suas páginas) apenas pelo estímulo da imagem (um vídeo de uma celebração 

religiosa, uma fotografia de um ônibus lotado de migrantes no norte brasileiro, 

fotografias de uma sala de aula na qual os alunos são senegaleses que aprendem 

português no turno da noite, por exemplo). A imagem diz muito aos sujeitos que não se 

apropriaram do idioma, mas que partilham alguns sentidos e que decodificam 



182 

 

mensagens postas em circulação. Um exemplo prático é o vídeo que analisamos 

anteriormente – o brasileiro que se converteu ao islamismo e foi entrevistado por Mame 

e um amigo para o canal SeneBrasil TV. Na entrevista, eles misturam os três idiomas 

(português, francês, wolof), mas, a imagem de ambos, com suas diferenças explícitas 

(cor da pele, idioma, vestimenta, por exemplo), já é suficiente para atrair brasileiros e 

senegaleses para a produção midiática desenvolvida. Por ter o canal o interesse 

intercultural, a adaptação do idioma (Mame fazer entrevistas ou editar vídeos que 

estejam em português e em wolof) é fundamental para o acesso primário à produção por 

parte do público alvo do canal. 

Assim, os principais usos que os sujeitos fazem da internet através da rede social 

são (conforme identificamos): educativo (com o ensino de português e legislação 

através dos aplicativos, ou com a divulgação de informações sobre o continente 

africano); solidário (ultrapassando a barreira física e atingindo redes de migrantes 

espalhadas pelo Brasil, mas que conseguem convergir pela internet através das redes 

sociais) e midiático, na medida em que preenche algumas lacunas deixadas pela mídia 

tradicional na produção midiática sobre a migração senegalesa. Esse último elemento 

ainda demonstra a criação de redes, as mesmas que, em muitos casos, ultrapassam a 

divulgação de informações pela mídia tradicional, desembocando em um uso constante 

da rede para troca de informações diversas, complementando a webdiáspora dos 

senegaleses que vivem no Brasil.   

No mesmo sentido, os usos sociais também são perpassados pela criação de 

canais midiáticos alternativos por parte dos senegaleses. No caso dos nossos 

entrevistados, há a criação do canal SeneBrasil TV por Mame, bem como as 

mobilizações sociais e as campanhas desenvolvidas e que contam com a participação de 

Cher (e de seu coletivo Senegal, Ser Negão, Ser Lega). Nesses termos, é que a 

webdiáspora associa-se à autorrepresentação, uma vez que os usos sociais da internet 

podem ser pensados como atravessados por experiências identitárias (BRIGNOL, 

2013). De certa forma, a criação de espaços na rede para apropriação do próprio sujeito 

pode ser um caminho na tentativa de tentar suprir a dupla ausência da qual fala Sayad 

(1998), visto que representa um canal para que as demandas do migrante não sejam 

completamente aleijadas no contexto em que ele está inserido. Assim, o migrante pode 



183 

 

ser ouvido pelos integrantes de sua comunidade étnica que permaneceram no país de 

origem; e a rede, atravessada por elementos interculturais entre brasileiros e 

senegaleses, pode auxiliar na reivindicação de direitos, políticas públicas, debates, 

visibilidade, entre tantos outros elementos lembrados pelos nossos entrevistados.  

Mais uma vez, é importante reforçar que a discussão que nos propomos a fazer 

com este trabalho não se situa na sentença simplista de: autorrepresentação positiva 

versus representação midiática tradicional negativa. Os usos sociais e as apropriações 

por parte dos sujeitos migrantes da internet (no ambiente das redes sociais, 

principalmente, conforme identificamos com este trabalho) cria diversos canais e 

espaços midiáticos de discussão, além de mais ambientes nos quais as relações 

identitárias são postas em circulação durante a experiência migratória vivida pelos 

sujeitos em seu cotidiano partilhado no Brasil.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



184 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Estudar as migrações contemporâneas – conjuntamente aos usos sociais dos 

meios, neste caso, centralizando nos usos e apropriações da internet por migrantes 

senegaleses no Brasil – tem sido um grato desafio. A coleta de material de pesquisa 

(referências teóricas, conversas informais, observações, acompanhamento do discurso 

midiático, percepções – materiais e subjetivas) é constante e costuma ser atualizada com 

frequência. Cotidianamente percebemos essa necessidade de acompanhar a migração 

senegalesa e sua relação com a mídia, principalmente por ser o espaço midiático um dos 

elementos mais importantes para a compreensão deste fenômeno migratório. 

 Primeiramente, pontuamos que é perceptível uma mudança pouco “escandalosa” 

do discurso midiático a respeito das migrações contemporâneas em direção ao Brasil 

(especificamente a migração senegalesa). Há alguns anos “o outro senegalês” deixou de 

ser uma completa novidade para representar um exercício da diferença. Aos poucos, 

passando o “espanto” midiático com a chegada e permanência de senegaleses no Brasil, 

o que percebemos é um foco direcionado a essa migração, bem como alguns formatos 

de representação midiática desses sujeitos (por meio do trabalho por eles realizado, das 

diferenças culturais, da interculturalidade, adaptação, relação com brasileiros, entre 

outros elementos considerados agregadores e não destoantes a respeito da migração 

desejada – aquela migração que não “atrapalha” o cotidiano brasileiro, mesmo que seja 

diferente em alguns pontos e exercite essa diferenciação nas relações cotidianas). Como 

os nossos próprios entrevistados comentaram durante a realização das entrevistas que 

integram esta pesquisa, há uma profusão de material midiático envolvendo migrantes 

senegaleses, pois, o diferente, o estrangeiro, semeia o fascínio justamente por suas 

características estranhas e externas aos “nacionais” de um determinado local. Não há 

como escapar do fascínio do diferente, seja pelo temor, seja pela admiração.  

 O que percebemos com as primeiras pesquisas exploratórias, de reconhecimento 

dos espaços de partilha e negociação de senegaleses (entre si e com brasileiros), foi um 

uso contínuo e muito presente da internet no cotidiano desses migrantes. Os motivos 

pelos quais eles justificam esse uso giram ao redor de: contatar a família; reagrupar 



185 

 

senegaleses que dividam uma experiência migratória semelhante; disseminar 

informações úteis à sua própria comunidade, entre outros motivos. Percebemos a 

centralidade das redes sociais nesse universo de usos da internet e da ambiência online. 

Dentre os motivos mais centrais e preponderantes da escolha pelo uso de redes sociais 

online, destacamos o de permanecer ligado à família (que territorialmente está em outro 

lugar) e o reagrupamento entre senegaleses que partilham a experiência migratória (seja 

no mesmo país ou não). A webdiáspora, portanto, conecta sujeitos em suas partilhas de 

experiências migratórias semelhantes, criando vínculos comparáveis entre pessoas que 

podem estar a quilômetros de distância, mas que, de alguma forma, se relacionam por 

conta de ações, dificuldades e fascínios comuns (ou semelhantes) em sua vivência 

diaspórica. O senso de identidade e comunidade entre os senegaleses segue bastante 

forte, mesmo quando eles chegam à Dakar de diferentes pontos do país (antes de sua 

migração internacional), mesmo quando eles habitam diferentes países ou diferentes 

cidades e regiões, ainda que estejam em um mesmo país. A solidariedade enquanto uma 

premissa religiosa acaba respingando ao cotidiano de vida coletiva, fomentando a 

partilha e o associativismo que caracterizam esses fortes vínculos entre os senegaleses 

migrantes.  

 O contato que estabelecemos com os senegaleses que convidamos para colaborar 

com esta pesquisa nos possibilitou pensar sobre os usos sociais da internet e a 

autorrepresentação midiática da identidade senegalesa em diáspora. A busca por 

metodologias qualitativas nos foi bastante favorável à medida que fomos estabelecendo 

contatos, mesmo com suas complicações e receios. Isso porque essa metodologia nos 

permitiu pensar a perspectiva da representação a partir das concepções e percepções dos 

próprios sujeitos. Longe de tentar organizar um trabalho que falasse por esses 

migrantes, mas (forma complementar) que escutasse histórias de vida e analisasse como 

os usos e apropriações da internet pelos migrantes construíram alguns sentidos 

interpretativos sobre suas identidades, vivenciando a migração e a diáspora africana, é 

que regeram nossas intenções de pesquisa. Assim, foi interessante o modelo de relação 

que estabelecemos com nossos entrevistados, a partir do diálogo durante as entrevistas, 

e da continuidade desse diálogo através do contato que estabelecemos pelas próprias 

redes sociais online e também presenciais. Isso nos possibilitou um acompanhamento 



186 

 

diário durante todo o período que recortamos para análise das publicações e das 

negociações estabelecidas.  

 Percebemos, também, a complementariedade entre os momentos online e off-

line dos nossos entrevistados, o que demonstra, em certo aspecto, a importância da 

mediação da tecnicidade na construção de sentidos no cotidiano dos sujeitos. Não há 

uma separação completamente visível entre esses dois momentos, e, por isso, 

concluímos que ambos são atravessados, complementados, em alguns casos 

demonstram até mesmo uma contradição. Em outros, uma conclusão sobre o modo de 

enxergar a própria experiência migratória por parte dos nossos colaboradores desta 

pesquisa. 

 Não há uma representação (autorrepresentação) estanque e unicamente possível 

da identidade senegalesa em diáspora: há, na verdade, negociações constantes de 

elementos postos em circulação no cotidiano desses sujeitos, que são negociadas por 

eles mesmos, na sua relação com a pátria, com os senegaleses (migrantes ou não) e com 

os brasileiros. Essa identidade em diáspora reforça elementos relacionados ao trabalho e 

à educação, além de fortes características voltadas à religião, um dos elementos 

identitários mais fortemente perceptíveis nas relações que são estabelecidas pelos 

sujeitos que acompanhamos neste processo. Ao mesmo passo em que a religião é 

elemento diferenciador, que os distancia da realidade brasileira, é também um aspecto 

que os aproxima enquanto senegaleses vivenciando a “mesma” migração; também 

aproxima senegaleses de brasileiros na medida em que os valores pregados pela sua 

religião são humanistas e universais, reforçando o combate à discriminação e 

preconceito, bem como o exercício contínuo da solidariedade e irmandade entre sujeitos 

de diferentes nações e religiões. O comunitarismo e o internacionalismo estão presentes 

em sua religião islâmica, e isso se expressa por meio de suas falas nas entrevistas e em 

suas publicações diárias na rede social online Facebook. 

 Quando pesquisamos os usos sociais da internet, com foco em uma rede social 

online específica, a fim de identificarmos autorrepresentações da identidade senegalesa 

em diáspora, isso não significou que esses elementos identitários identificados estariam 

restritos a essa ambiência virtual apenas. O que pudemos identificar com essa pesquisa 

foram esses elementos identitários circundantes e relacionáveis nos meios on e off-line, 



187 

 

pois, representam sentidos de identidade movimentados pelos sujeitos. É importante 

ressaltar a busca pela ampliação de questionamentos de pesquisa, possibilitando futuras 

análises que extrapolem a dualidade “representação negativa versus autorrepresentação 

positiva e politizada”. Elementos identitários atravessados pelas autorrepresentações 

podem trazer questões de conflito, como também nuances de interculturalidade e 

cidadania, crescimento ou problematização sobre elementos cotidianos da vida de 

sujeitos migrantes - tudo isso permeado pelos usos sociais da internet. 

Assim, os principais usos que os sujeitos fazem da internet através da rede social 

são (conforme identificamos): educativo (com o ensino de português e legislação 

através dos aplicativos, ou com a divulgação de informações sobre o continente 

africano); solidário (ultrapassando a barreira física e atingindo redes de migrantes 

espalhadas pelo Brasil, mas que conseguem convergir pela internet através das redes 

sociais) e midiático, na medida em que preenche algumas lacunas deixadas pela mídia 

tradicional na produção midiática sobre a migração senegalesa. Esse último elemento 

ainda demonstra a criação de redes, as mesmas que, em muitos casos, ultrapassam a 

divulgação de informações pela mídia tradicional, desembocando em um uso constante 

da rede para troca de informações diversas, complementando a webdiáspora dos 

senegaleses que vivem no Brasil. 

 Com esta pesquisa, portanto, buscamos contribuir para os estudos que focam na 

relação entre as mídias e as migrações contemporâneas, bem como para as noções 

teórico-metodológicas de usos sociais e mediações aplicadas concomitantemente às 

noções de autorrepresentação. Através deste trabalho, iniciamos um caminho de 

investigação e estudo sobre essa temática, relacionada às questões identitárias, que 

pretendemos dar continuidade com futuras pesquisas. Por isso, percebemos a 

necessidade de novas pesquisas no mesmo eixo de investigação.  

Esta dissertação buscou compreender a autorrepresentação midiática da 

identidade senegalesa em diáspora a partir dos usos e das impressões dos próprios 

sujeitos (o que é possível através das entrevistas e da observação online dos perfis dos 

colaboradores). O que percebemos com esta pesquisa foi, principalmente, que a 

autorrepresentação da identidade senegalesa repercute alguns estereótipos baseados na 



188 

 

diferença (culturais, étnicas, religiosas, entre outras), mas, simultaneamente, promove 

aproximações interculturais que visam suprir problemáticas ligadas à cidadania.  

Notamos a importância de novas pesquisas que foquem também nas questões 

relacionadas aos usos e apropriações que os próprios migrantes realizam de espaços 

midiáticos para a representação de suas identidades migrantes e como as mesmas se 

relacionam no contato com as culturas brasileiras, no exercício de compreender a 

alteridade a partir das diferentes autorrepresentações possíveis. A pesquisa com 

migrantes e mídias busca esse exercício constante de alteridade, de deslocamento do 

olhar para diferentes narrativas e experiências, enriquecendo o conhecimento de forma 

qualitativa, objetivo principal que norteou as buscas deste trabalho.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



189 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALPHA DIALLO, Mamadou. A construção do estado no Senegal e integração na 

África ocidental: os problemas da Gâmbia, de Casamance e da integração 

regional. Dissertação de Mestrado do Programa Pós-Graduação em Ciências Política do 

Instituto de Filosofia e de Ciências Humanas Universidade Federal do Rio Grande do 

Sul (UFRGS), 2011.  

ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade: notas sobre uma posição disciplinar. In: 

Afrocentricidade: Uma abordagem espistemológica inovadora. Elisa Larkin 

Nascimento (org). São Paulo: Selo Negro, Sankofa: matrizes africanas da cultura 

brasileira, 2009.  

BADET, Maria; COGO, Denise. Guia das Migrações Transnacionais e Diversidade 

Cultural para Comunicadores: Migrantes no Brasil.  Bellaterra: Instituto Humaitas 

Unisinos; Instituto de la Comunicación de la UAB, 2013. 

BLANCO, Cristina. Migraciones: Nuevas movilidades en un mundo em movimiento. 

Barcelona: Anthropos, 2006. 

BHABHA, Homi. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2007. 

 

BAUMAN, Zygmunt. Identidade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005. 

 

BREVIGLIERI, Marc. “De la cohésion de vie du migrant: déplacement migratoire et 

orientation existentielle”. Revue européenne des migrations internationales, 2010. Vol. 

26. pp.57-76. 

 

BRIGNOL, Liliane D. Migrações transacionais e usos sociais da internet: identidade 

e cidadania na Diáspora latino-americana. Tese de Doutorado pelo Programa de Pós-

Graduação em Ciências da Comunicação da Universidade do Vale do Rio dos Sinos. 

2010. 

________________ Diáspora latino-americana e redes sociais da internet: a vivência de 

experiências transnacionais. In: COGO, Denise; ELHAJJI, Mohammed; HUERTAS, 

Amparo (des.). Diásporas, migrações, tecnologias da comunicação e identidades 

transnacionais. Bellaterra: Institut de la Comunicació, UniversitatAutònoma de 

Barcelona, 2012.  

_______________. Percursos de uma pesquisa: usos sociais da internet na diáspora 

latino-americana. In: PETCOM UFSM: 20 anos de reflexões, práticas e 

aprendizados. Juliana Petermann (org.) – Santa Maria: FACOS UFSM, 2013. 

 

_______________. Migrações transacionais e usos sociais da internet: identidade e 

cidadania na Diáspora latino-americana. Tese de Doutorado pelo Programa de Pós-



190 

 

Graduação em Ciências da Comunicação da Universidade do Vale do Rio dos Sinos. 

2010. 

 

BRIGNOL, Liliane; COGO, Denise. In: Associação Nacional dos Programas de Pós-

Graduação em Comunicação. Redes sociais e os estudos de recepção na internet. XIX 

Encontro da Compós. Rio de Janeiro, RJ: 2010.  

 

BRIGNOL, Liliane D.; COSTA, Nathália D.  Migração e usos sociais do Facebook: 

uma aproximação à webdiáspora senegalesa no Rio Grande do Sul. REMHU (Brasília), 

v. 24, p. 91, 2016. 

 

BLANCO, Cristina. Migraciones: Nuevas movilidades en un mundo em movimiento. 

Barcelona: Anthropos, 2006. 

 
CANCLINI, Nestor García. Diferentes, desiguais e desconectados. 3 ed. Rio de Janeiro: 

Editora UFRJ, 2009. 

CANEVACCI, Massimo. Autorrepresentação: Movimentar epistemologias no contexto 

da cultura digital e da metrópole comunicacional  In: Revista Novos Olhares, vol. 4, 

n.1, 2015. 

CASTELLS, Manuel. O poder da identidade. São Paulo: Paz e Terra, 1999. 

 

_________________. A sociedade em rede. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2000, vol. I. 

 

________________. O poder da comunicação. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2015. 

 

COGO, Denise; GUTIÉRREZ, María; HUERTAS, Amparo. Migraciones 

transnacionales y medios de comunicación: Relatos de Barcelona y Porto Alegre. 

Editora Catarata: Madrid (Espanha), 2008. 

 

COGO, Denise; ELHAJJI, Mohammed; HUERTAS, Amparo (des.). Diásporas, 

migrações, tecnologias da comunicação e identidades transnacionais. Bellaterra: 

Institut de la Comunicació, UniversitatAutònoma de Barcelona, 2012.  

 

COGO; Denise. Internet e redes migratórias transacionais: narrativas da diáspora sobre 

o Brasil como país de imigração. In: Revista Novos Olhares, vol. 4, n.1, 2015. 

CONFORTO, Marília. A cosmovisão africana: considerações sobre o mundo africano. 

In: Migrações Internacionais: o caso dos senegaleses no sul do Brasil. Caxias do Sul 

(RS): Belas-Letras (Quatrilho Editorial), 2015. 

 

DAMATTA, Roberto. Relativizado: uma introdução à antropologia social. Rio de 

Janeiro: Rocco, 1987.  



191 

 

DIADIOU, Diodio; DIOP, Rosalie A.; MBOUP, Bara; SAKHO, Pape. A emigração 

internacional senegalesa: das casas no campo às cidades litorâneas. In: HERÉDIA, 

Vania Beatriz Merlotti (org.). Migrações Internacionais: o caso dos senegaleses no sul 

do Brasil. Caxias do Sul (RS): Belas-Letras (Quatrilho Editorial), 2015. 

 

ELHAJJI, Mohammed; SODRÉ, Muniz; PESSÔA TEMER, Ana Carolina Rocha (org.). 

Diásporas Urbanas: migrantes, viajantes e transeuntes. Goiânia: Gráfica UFG, 2015. 

 

__________________. Mapas subjetivos de um mundo em movimento: 

Migrações, mídia étnica e identidades transnacionais. Revista de Economía Politica de 

las Tecnologias de la Información y de la Comunicación. Vol. XIII, n.2, maio-agosto 

2011. 

 

ELHAJJI, Mohammed; ESCUDERO, Camila. Webdiáspora: Migrações, TICs e 

memória coletiva. Associação Nacional dos Programas de Pós-Graduação em 

Comunicação. 2015. 

 

ESCUDERO, Camila. A construção e organização da Webdiáspora. Anais do 3o 

Encontro Regional Sudeste de História da Mídia - Mídia e Memórias do Autoritarismo. 

Rio de Janeiro: ECO-UFRJ, 14 e 15 de abril de 2014. Disponível em: < 

http://www.ufrgs.br/alcar/encontros-nacionais-1/encontros-regionais/sudeste/3o-

encontro-2014/gt-7-2013-historia-da-midia-alternativa >. 

 

ESCOSTEGUY, Ana Carolina D. Cartografias dos estudos culturais – uma versão 

latino-americana. Ed. online. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 2010. 

 

 

FANON, Frantz. Pele Negra, Máscaras Brancas. Salvador: Editora da Universidade 

Federal da Bahia (Edufba), 2008. 

 

GILROY, Paul. O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. São Paulo: 

Editora 34, 2012. 

 

_____________. Estúdios culturales y comunicación: análisis, produción y consumo 

cultural de las políticas de identidad y el posmodernismo. Barcelona: Paidós, 1998. (p. 

63 a 83). 

 

GOMES, Itania Maria Mota. Efeito e recepção: A interpretação do processo receptivo 

em duas tradições de investigação sobre os media. Rio de Janeiro: E-papers, 2004.  

GONÇALVES, Maria do Carmo; MOONJEN, Vanessa Perini; NDIAYE, Abdou Lahat. 

Teranga! Impressões construídas numa viagem ao Senegal. In: Migrações 

Internacionais: o caso dos senegaleses no sul do Brasil. Caxias do Sul (RS): Belas-

Letras (Quatrilho Editorial), 2015. 

 



192 

 

GONÇALVES, Maria do Carmo; KOAKOSKI, Yan. “Salaam Aleikum”: o aspecto 

religioso na dinâmica migratória dos senegaleses para Caxias do Sul, RS. In: Migrações 

Internacionais: o caso dos senegaleses no sul do Brasil. Caxias do Sul (RS): Belas-

Letras (Quatrilho Editorial), 2015. 

 
GRIMSON, Alejandro. Doce equívocos sobre las migraciones. In: Revista Nueva 

Sociedad, n. 233, mayo-junio, 2011. 

 

HALL, Stuart. A centralidade da cultura: notas sobre as revoluções culturais do nosso 

tempo. Educação & Realidade, Porto Alegre, 1997, v. 22, nº2, p. 15-46, jul./dez. 

 

______. Da diáspora: identidade e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 

 

______. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A Editoria, 

2006. 

______. El trabajo de la representación. In: ______. Sin garantías: Trayectorias y 

problemáticas en estudios culturales. Instituto de estudios sociales y culturales Pensar, 

Universidad Javeriana Instituto de Estudios Peruanos Universidad Andina Simón 

Bolívar, sede Ecuador Envión Editores, 2010. 

 

_______. El espectáculo del “Otro”. In: Sin garantías: Trayectorias y problemáticas 

en estudios culturales. Instituto de estudios sociales y culturales Pensar, Universidad 

Javeriana Instituto de Estudios Peruanos Universidad Andina Simón Bolívar, sede 

Ecuador Envión Editores, 2010 

 

HERÉDIA, Vania Beatriz Merlotti (org.). Migrações Internacionais: o caso dos 

senegaleses no sul do Brasil. Caxias do Sul (RS): Belas-Letras (Quatrilho Editorial), 

2015. 

________________; PANDOLFI, Bruna. Migrações Internacionais: o caso dos 

senegaleses em Caxias do Sul. In: HERÉDIA, Vania Beatriz Merlotti (org.). Migrações 

Internacionais: o caso dos senegaleses no sul do Brasil. Caxias do Sul (RS): Belas-

Letras (Quatrilho Editorial), 2015. 

 

KALY, Alan Pascal. O ser preto africano no paraíso terrestre brasileiro: Um 

sociólogo senegalês no Brasil. Lusotopie, 2001.  

 

LEMOS, Ronaldo (org.); DI FELICE, Massimo. A vida em rede. Campinas, SP: 

Papirus 7 Mares, 2014. 

 

MARTÍN-BARBERO, J.  Tecnicidades, identidades, alteridades: mudanças e 

opacidades da comunicação no novo século. In: MORAES, Denis (Org). Sociedade 

midiatizada. Rio de Janeiro: Mauad, 2006. 

 



193 

 

______________________ Oficio de Cartógrafo: Travesías latinoamericanas de la 

comunicación en la cultura. Santiago del Chile: Fondo de Cultura Económica, 2002. 

 

______________________. Dos meios às mediações: comunicação, cultura e 

hegemonia. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2009. 

 

______________________. Diversidade em convergência. MATRIZes, v. 8, n.2,  

jul./dez. 2014. Disponível em: 

<http://www.matrizes.usp.br/index.php/matrizes/article/view/603>. 

 

MARTINO, Luís Mauro Sá. Teoria da Comunicação: ideias, conceitos e métodos. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2009.  

 

MATELLART, Armand; MATELLART, Michèle. História das teorias da 

comunicação. São Paulo, SP: Edições Loyola, 1999.  

 

MATTELART, Tristan. Les diasporas à l’heure des technologies de l’information et de 

la communication :petitétat des savoirs.In :TIC & Société. v. 3, n. 1-2. 2009. Disponível 

em: <http://ticetsociete.revues.org/640>.  

 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O conceito de representações sociais dentro da 

sociologia clássica. In: GUARESCHI, Pedrinho; JOVCHELOVITCH, Sandra (orgs.). 

Textos em representações sociais. Petrópolis, RJ: Vozes, 1995. p. 89-111. 

 

MINCHOLA, Luís Augusto B.; REDIN, Giuliana. Imigrantes senegaleses no Brasil: 

Tratamento jurídico e desafios para a garantia de direitos. In: HERÉDIA, Vania Beatriz 

Merlotti (org.). Migrações Internacionais: o caso dos senegaleses no sul do Brasil. 

Caxias do Sul (RS): Belas-Letras (Quatrilho Editorial), 2015. 

 

_______________________________. Imigrantes no Brasil: proteção dos direitos 

humanos e perspectivas político-jurídicas. Curitiba: Juruá Editora, 2015. 

 

MORAES, Dênis de (org.); RAMONET, Ignacio; SERRANO, Pascual. Mídia, poder e 

contrapoder: da comunicação monopólica à democratização da informação. São Paulo, 

SP: Boitempo, 2013. 

 

MOSCOVICI, S. Representações sociais: investigações em psicologia social. Rio de 

Janeiro, Vozes, 2003. 

 

NASCIMENO, Elisa Larkin. Afrocentricidade: Uma abordagem espistemológica 

inovadora. Elisa Larkin Nascimento (org). São Paulo: Selo Negro, Sankofa: matrizes 

africanas da cultura brasileira, 2009.  

RANGEL, Larissa. Onde está a África no Brasil? Um retrato da recente imigração 

senegalesa sob o olhar da mídia brasileira. In: HERÉDIA, Vania Beatriz Merlotti (org.). 

http://www.matrizes.usp.br/index.php/matrizes/article/view/603


194 

 

Migrações Internacionais: o caso dos senegaleses no sul do Brasil. Caxias do Sul 

(RS): Belas-Letras (Quatrilho Editorial), 2015. 

SAMBE, B. Senegal: un islam local en épocas de globalización religiosa. Nueva 

Sociedad, n. 257, p.124-137, mayo-jun. 2015. 

 

SAYAD, Abdelmalek. A imigração. São Paulo: Edusp, 1998. 

 

SODRÉ, M. Claros e escuros: Identidade, povo e mídia no Brasil. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 1999. 

 

___________. A abominação do outro. In: O social irradiado: violência urbana, 

neogrotesco e mídia. São Paulo: Cortez, 1992. 

 

___________.O globalismo como neobarbárie. In: Por uma outra globalização. 

MORAES, Denis de. (org.). Record: RJ,SP, 2003. 

 

 

SCOPSI, Claire. Les sites web diasporiques : un nouveau genre médiatique? In: TIC & 

Société. v. 3, n. 1-2. 2009. Disponívelem: <http://ticetsociete.revues.org/640>.  

 

SOUZA SANTOS, Boaventura de. Direitos Humanos e o Desafio da 

Interculturalidade. Revista Direitos Humanos, volume 2, junho 2009. 

 

___________________________. Renovar a teoria crítica e reinventar a 

emancipação social. São Paulo: Boitempo Editorial, 2007. 

 

 

TELLO, Rosa; BENACH, Núria. Inmigración, gênero y espacios urbanos – los retos 

de la diversidad. Ediciones Bellaterra. Barcelona, 2005. 

 

TOURAINE, A. Um novo paradigma para compreender o mundo hoje. Petrópolis: 

Editora Vozes, 2007. 

 

 

VAN DIJK, Teun A. Nuevo racismo y noticias. Um enfoque discursivo. In: NASH, 

Mary;  

 

 

VISENTINI, Paulo Fagundes; RIBEIRO, Luiz Dario Teixeira; PEREIRA, Analúcia 

Danilevicz. História da África e dos africanos. 3. ed. Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 

2012. 
 



195 

 

WOODWARD, K. Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual. In: 

SILVA, T.T.; S. HALL, S.; Woodward, K. (orgs.), Identidade e diferença. A 

perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2000. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



196 

 

APÊNDICES 

 

 
 

Apêndice A: Roteiro para as entrevistas semi-abertas a serem realizadas com os 

migrantes senegaleses. Etapa específica para abordar a questão da relação com a mídia 

brasileira e os usos e apropriações da comunicação pelo próprio migrante. 

 



197 

 

 

Apêndice B: Roteiro para as entrevistas semi-abertas a serem realizadas com os 

migrantes senegaleses. Etapa específica para abordar a questão da relação com a mídia 

brasileira e os usos e apropriações da comunicação pelo próprio migrante. 

 



198 

 

 
 

Apêndice C:  Roteiro para as entrevistas semi-abertas a serem realizadas com os 

migrantes senegaleses. Etapa específica para abordar a questão da relação com a mídia 

brasileira e os usos e apropriações da comunicação pelo próprio migrante. 

 

 



199 

 

 

Apêndice D: Roteiro para observação das publicações online dos entrevistados - na 

rede social Facebook - e da observação e descrição crítica da produção midiática levantada 

pelos migrantes. 

 


